# DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CLASS\_

CALL No 913.05 Say -- Hag

D.G.A. 79.



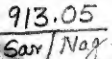
Saranethe Ka Sanksepta

### सारनाथ का संचिप्त परिचय। Paricaya

लेखक

श्री मदनमोइन नागर एम. ए.,

पुरातत्व संहक्ता सहरा।





भिनेजर त्राफ पश्चिकेशन्स, देइली, द्वारा प्रकाशित ।

मैनेजर, गवर्नमेंट चाफ़ इच्डिया प्रेस, कर्लकत्ता,

द्वारा मुद्रित।

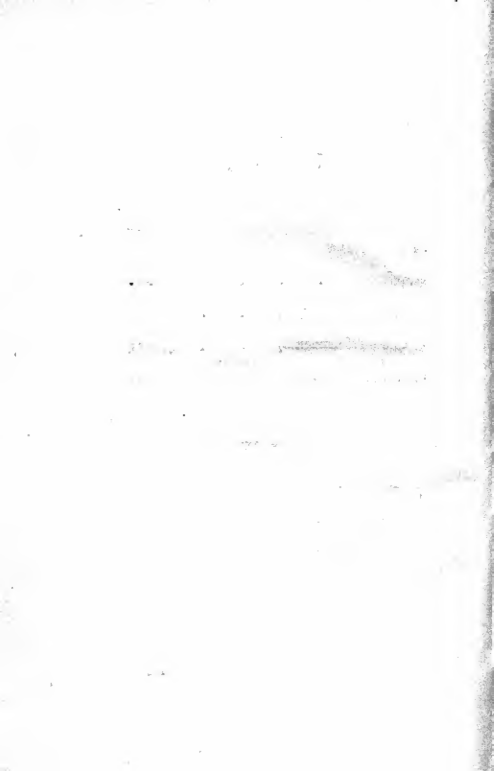
## OENTRAL ARCHAEOLOGIOM. HBILATY KON DELET. 30295 Date: 18-2-57

Date 18 2 5 1

Sor Nag

#### विषय-सूची।

|                       |        |     |   |   | TITES          |
|-----------------------|--------|-----|---|---|----------------|
| चित्र सूची            |        |     |   |   | £8.            |
| प्रवतरिण्का           |        |     |   |   | i—v            |
| १. इतिहास (म          | istory | ) : |   | • | 6-6#           |
| २. इमारते (Monuments) |        |     | • |   | १ <u>६</u> —३२ |
| ३. घजायबघर (          | Museu  | ım) |   |   | 90-95          |



#### चिष-सूची।

#### चित्र नं •

- " १. सिंच-शिखर
- " २ ग्रङ्ग तथा मांभ्र वेदिकार्थे
- " ३. (i) कुषाण बोधिसत्व B(a) 1
- ,, (ii) শ্বন্ধনাৰখমিৰ নী বিমাল সূৰ্নি B(h) 1
- " 8. धमैचक्र-पवर्तन-सुद्रा में भगवान् बुध B(b) 181
- " भू. (i) लोकनाय B(d) 1
  - (ii) सिद्दैकवीर B(d) 6
- " ६. बुद्र के जीवन के कुछ इध्य C(a) 2-3
- " ७ भ्रमिलिखित बुद मूर्ति की चरणचीकी B(c) 1

i Ligazon.

DE FEE

TOP STATE

AND THE SET SET OF

I tay ha be given hide

क्षित्र कार्या के कार्या क स्थापन

The state of the second

TUNG TO BE

Figure Land Car

or (grade passaga:

And a rest of the original and the

#### अवतरिष्या ।

वीद धर्म के इतिहास में सारनाथ का स्थान स्थान स्थान सम्बद्धा है। कारण, यह वही पवित्र स्थान है जहां भगवान बुद ने अपना सर्व-प्रथम उपदेश अपने पांच प्रिणी को दिया था। बुद के जीवन की इस प्रधान घटना को जिसका प्रभाव सार मानव इतिहास पर पड़ा, भारतीय कवाकारों ने धर्म-चक्क-प्रवर्तन-सुद्धा के रूप में प्रकार किया है। सारनाथ के खहान एवं धर्मप्रधाय प्रिणी (artists), संभवत: स्थानीय विशेषता के कारण ही इस सुद्धा की मूर्तियां बनाना विशेष प्रसंद करते थे। यही कारण है कि सारनाथ की सर्व-चेत्र हुद सुद्धी किस की गणना भारतीय प्रिश्म की सर्वोत्तम कारणों में है, भगवान बुद को पद्धासन पर धर्म-चन्न-सुद्धा में जिनित करती है।

देखी पूर्व तीसरी शताब्दी से लेकर देखी सन् की वारहवीं शताब्दी तक सारनाथ बीद धर्म का एक प्रधान केन्द्र रहा। इस डेढ़ सहस्र वर्ध के इतिहास में जैसे-जैसे युग बदलते गये वै वे-वैसे सारनाथ के इतिहास में भी परिवर्तन का क्रम चलता रहा। इस खान पर सबसे प्राचीन स्मारक (relics) मीर्थ सखाट श्रशोक के सिले हैं, जिन्होंने

समस्त भारतीय शिल्पकता को गौरव प्रदान किया है। इस युग में, घंशोक के बीद होने के नाते, सारनाथ ने राजकीय मदद प्राप्त की। किन्तु, राज्यसत्ता की धार्मिक दृष्टि-कोण बदल जाने के कारण ग्रुङ्गकाल में इसका वैभव सांची या भारहत की तरह बढ़ा चढ़ा न रहा, यद्यपि उस युग के थोड़े बहुत उपलब्ध उदाहरण यह स्पष्ट सूचित करते हैं कि भारतीय कला के विकास की प्रमुख धारा के तट पर खड़े हो कर सारनाथ के तचक उस समय भी अपनी स्थापत्यकला (lithic art) के की यस का अच्छा परिचय देते रहे। ईस्वी सन् के प्रारम्भ में उत्तरी भारत में कुषाय-वंशी सम्बाटी का बील-बाला हुआ। उस समय उत्तर-पश्चिमी भारत में गान्धार तथा मध्य भारत में मथुरा स्थापत्यकत्ता के प्रधान केन्द्र थे। इस युग की कला के लिये आवस्ती, कुशीनगर, सांची, कौगाम्बी पादि की भांति सारनाय भी मथुरा का ऋगी है। कारण बुद्द की प्रथम सूर्तियां इन्हीं मधुरा के ग्रिलियों की क्षतियां हैं और द्रव्हों के साधार पर सारनाय के तचकी ने बुद प्रतिमायें गढ़ीं।

चौथी प्रताब्दी के प्रारम्भ में जब प्राय्यविर्त्त में गुप्त साम्बाज्य स्थापित हुचा, उसी समय से सारनाय के भाग्य ने पुन: पलटा खाया। जो चोटी का स्थान कुषाय-कास में मधुरा ने प्राप्त किया था गुप्तकाल में वही स्थान सारनाथ ने पाया, तथा इस युग के लिये उत्तरी भारत में कई सौ वर्षी तक प्रस्तरकला का प्रधान चेन बना रहा। इसी युग में बीच धमें में एक नये संप्रदाय का प्राटुर्भाव हुआ जिसमें ध्यानीवुड, बोधिसल तथा अन्य बहुत से देवी-देवताओं की कल्पना की गयी। सारनाथ की कला में इस नवीन संप्रदाय की मृतियों का एक विशेष स्थान है। आठवीं सतास्त्री के अन्त तक बीच धमें के अन्तर्गत वच्चयान संप्रदाय अपने पूरे विकास को पहुंच गया था। यद्यपि वच्चयान भिच्चओं का प्रधान केन्द्र नालन्दा था तथापि सारनाथ उसके प्रभाव से सकूता न बच सका।

मध्यकाल की एक विशेषता पौराणिक हिन्दू धर्म का अध्युद्ध था और सारनाथ में उक्त धर्म की भी कुछ अच्छी मूर्तियां उपलब्ध हुई हैं। सारनाथ के सन्धा-काल का सर्व-चेष्ठ स्मृति-चिन्ह कन्नीज के राजा गोविन्द-चन्द्र की रानी कुमारदेवी का एक शिला-चेख है जिसमें उसके एक बहुत बड़े विहार बनवाने का उन्नेख है। इसके बाद सुसलमानी शासन के प्रारंभ में यह स्थान ध्वंसानलजन्य-भीषण-अन्धकारगद्धर में फंस विस्मृति में जा पड़ा। तब से सात सी वर्षी तक किसी ने इसकी सुध न ली। सीभाग्य से उन्नीसवीं शतान्दी से पुरातत्व-संबंधी खुदाई के सिलसिले से सारनाथ के प्राचीन वैभव की घोर जनता तथा सरकार का ध्यान गया। उन सब खुदाइयों से पाप्त सामग्री स्थानीय संग्रहालय में संचित है जिसको गणना घाज भारत के प्रमुख संग्रहालयों में को जाती है।

यों तो व्यक्तिगत रीति से सुटूर लङ्का, ब्रह्मा, घादि देशों के बहुत से याची सारताय की अपना तीर्थ समभा कर यहां भाते रहे, परत्तु सामूहिक रीति से मृगदाव चेत्र को प्राचीन गौरव को पुनः उज्जीवित करने का कार्य बोद जगत् को घोर से नथा ही ग्ररू हुया है। इस जगह सहावीधि सोसायटी ने एक सुन्दर विहार बनवाया है, जिसको साथ सहयोग प्रदर्शित करने के लिये भारत सरकार ने प्राचीन स्तूपों से प्राप्त बुड के तीन अध्यवग्रेव इस विहार में स्थापित करने के लिये उत सीसायटी को प्रदान किये हैं। बीड साहित्य श्रीर इतिहास की भीर बढ़ती हुई रुचि की फैलाते के लिये सारनाय भारतवर्ष का अब प्रधान केन्द्र हो गया है। भाशा है कि कालान्तर में पुरातत्व विभाग इस प्रसिद ऐतिहासिक स्थान पर पुनः खुदाई का काम जारी करिंगा तथा इसके भूगर्भ में दबी घन्य मूल्यवात् सामगी की प्रकाम में लाकर इस स्थान का महत्व और भी बढ़ायेगा।

प्रस्तुत पुस्तिका में इस अवतरशिका के अनन्तर क्रमग्र: १-इतिहास, २-इमारतें और ३-अजायवधर शीर्धक अध्यायों में संचिप में स्थानीय विशेषताशी का परिचय कराने का प्रयक्ष किया गया है। विस्तृत टीका टिप्प-णियां अथवा वादग्रस्त आलोचनायें स्थानाभाव के कारण यहां उद्देश्यतः नहीं की गयी हैं। इनके लिये जिज्ञास कान, विद्वान् एवं आगन्तुक लोग उन ग्रन्थीं को देखें जिनमें सारनाय का वर्णन विस्तार में दिया है।

अन्त में मैं उन विद्वानों की प्रति अपनी क्षतज्ञना प्रकट करता इं जिनके इस विषय पर लिखित ग्रन्थों का मैंने इस पुस्तिका के लिखने में बहुधा उपयोग किया है। साथ ही अपने पिय मित्र स्वी वासुदेव शरण जी अग्रवाल एम. ए. के प्रति भी जिन्होंने क्षपा पूर्वक इस पुस्तिका को इस्त्रलिखित प्रतिलिपि को पढ़ कर उसमें कई स्थान पर मूख्यवान् संगोधन किये तथा इस अवतर्गणका के लिखने में सुक्त सहायका पहुंचायी।

कर्जन म्यूजियम, मदन मोइन नागर। मथुरा।



#### १-इतिहास।

सारनाथ के महत्व को अच्छी तरह समभाने के लिये के अधि अमें उसके पूर्व इतिहास पर एक नज़र डालनी ज़रूरी है। ईसा से पूर्व कठीं शताब्दी में उत्तरी भारत की धार्मिक तथा राजनैतिक हालत बड़ी ही उथल-पुथलमय थी। कोई एक बड़ा राजतन्त्र न होने से कई कोटे कोटे गण राज्य स्थापित हो गये थे। इनके आपस में लड़ने भगड़ने के कारण कभी एक स्थान राजनैतिक बस का केन्द्र बनता था तो कभी दूसरा। इधर धार्मिक स्थिति यह थी कि केवल ब्राह्मणीं का हो बोल-बाला था। अनेक प्रकार के बिल-प्रधान-यन्नों की प्रचण्ड व्याप्ति से जनसाधारण की आत्मायें विचलित हो उठीं थीं। लीगों का विस्तास उस समय के वैदिक धर्म में कम होता जा रहा था और उनमें भीतर ही भीतर विचोभ की ज्वाला धर कर रही थी।

ऐसे समय में नैपाल की तराई में शाक्यकुल में कुमार सिडार्थ नाम के उस बालक ने जन्म लिया, जो चपने जीवन के २४वें वर्ष में कठिन तपद्यर्थ के बाद, बीधगया में बोधिमण्ड आसन पर दु:खनिरोध के सचे मार्ग का चान पाकर, गौतम बुद के नाम से संसार में प्रसिद हुआ। उस महापुरुष ने इसी सारनाथ स्थान में चपने पूर्व साथी अज्ञात कौन्डिञ्ज आदि पञ्चभद्रवर्गीय भिच्चभी को धर्मचक्रप्रवर्तनसूच नामक सर्व-प्रथम उप-देश सुनाया और निर्वाण का मार्ग बताया। यहीं में बीद धर्म की तथा इस स्थान के इतिहास की नींव पड़ी।

राजनैतिक प्रतिकास । काशी के लगभग ध मील उत्तर की गोर स्थित सारनाथ के भग्नावशिव प्राचीन बीड प्रन्ती में 'क्रिप्रतन'
या 'संगदाव' के नाम से विख्यात हैं। देखी सन् की
ध्वीं घतान्दी में भारत याचा के लिये चाये हुए इतिहास
प्रसिद्ध चीनी याची फाहियान ने प्रथम नाम 'क्रिप्रतन'
का पर्ध 'क्रिक्ष का पतन ' वतलाया है जिसका प्राप्य
है वह स्थान जहां किसी एक प्रत्येक बुद ने गीतम बुद्ध
की भावी संबोधि को जान कर निर्वाण प्राप्त किया।\*
दूसरा नाम 'सगदाव' निप्रोध सग जातक ने के प्राधार
पर इस प्रकार है :—

किसी एक पूर्व जन्म में गीतम नुद चौर उनके भाई देवदत्त इसी सारताथ के पूर्व कालीन बड़े जंगल में स्गी के एक एक बड़े भुग्छ के मासिक होकर घूमते थे।

<sup>\*</sup> साइनी: गाइड ट्र्बुइस्ट दरकारीट सारनाय; पांचवां संस्करण ; पृ०१। ौ फ़ीसवील द्वारा संकलित जातक क्यांयें नं०१२।

उस समय काशी नरेश इस वन में प्रायः हरियों का शिकार करने पाते थे। प्रपने बान्धवीं का ऐसा व्यक्त संहार हरिणराज बोधिसत्व से न देखा गया और उन्होंने काशो नरेश से सुलाकात कर यह समभौता किया कि प्रत्येक भएड में से एक एक स्म बारी वारी से रोज चंपने चाप उनके पास जाता रहेगा चौर वे शिकार करने वन में न प्रायेंगे। यह क्रम कुछ समय तक निर्वीध चलता रहा। पर संयोग से एक दिन देवदत्त के कुण्ड की एक गर्सिणी सगी की बारी आयी जिसने यह इच्छा प्रकट की कि उसके गर्भ की किसी प्रकार से रचा भवभ्य की जाय। दयामुर्ति बोधिसत्व इस विनीत बचन पर द्रवित हो, उस समी के स्थान पर खुद हो, कामी के राजा को सेवा में बंध के लिये जा उपस्थित इए। राजा उन्हें देख अचिकात हुए और गर्भिणी सृगी का सारा इत्तान्त सन कर तो खुद भी दयालुता से पानी पानी हो गये। उन्होंने हिरणराज बोधिसल से यह कह कर कि "मनुष्य के रूप में होते हुए भी वस्तुत: स्ग में इं भीर आप मृग के रूप में होते हुए भी सनुष्य हैं" प्रतिशाकी कि वे अब से इस डिंस व्यापार में कभी हाय न डालेंगे। उन्होंने उक्त बन स्गों को वेखटके धूमने के लिये उसी बक्त कोड़ दिया। इसी लिये इस बन का नाम 'सगदाव' पड गया।

प्रसिद्ध इतिहासवेता एवं पुरातत्वज्ञ यो किनंचम के मतानुसार आधुनिक नाम 'सारनाय' की उत्यत्ति 'सारङ्गनाय' (स्मी के नाय यानी मीतम बुड) से ही हुई है। पुरातत्व विभाग की खुदाई में जितने भी शिलालेख यहां से पाये गये हैं उनमें इस जगह का नाम 'धर्मचक्र' या 'सदर्भचक्रप्रवर्तन विहार' ही मिलता है। जान पड़ता है कि यहां के बीह विहारों के लिये इसी नाम का इस्तेमाल होता या।

बुद्ध के प्रथम उपदेश के समय (c. B.c. 533) से लग-भग २०० वर्ष बाद तक के सारनाथ के दितहास का कुछ भी पता नहीं है। कारण, इस मध्यवर्ती काल के कोई भी स्मारक यहां से नहीं मिले हैं। संभव है कि उस समय के बीद भिद्ध भी और धर्म के साधुओं की नाई सिर्फ पर्णकुटियों से ही काम चलाते रहे हों। बुद्ध की मूर्तियां तो उस समय तक बनी नहीं थीं और इसी वजह से सभी बीद मंदिरों को भी कोई स्थापना नहीं हुई।

सब से पुराने बौद स्मारक (relics) जो भारत में अब तक मिले हैं वे मीर्थ्यवंशी सस्ताद अयोक के हैं। कलिंग की लड़ाई के भीषण संहार और रक्तपात से द्रवित हो-कर इस महापुर्व ने शोध ही पायविकवल की धर्मवल, मेरियोष की धर्मयोब और विहारयात्रा की धर्मयात्रा से बदला। साथ ही अपने आध्यात्मिक गुरू उपगुष्ठ से बौड धर्म की दीचा लेकर इसे राजधर्म बनाया। इस काल के चार स्पारक ग्रंड तक सारनाथ में मिले हैं। एक है 'त्रशोकस्तम' जो यहां के मुख्य-मन्दिर के पश्चिम को चीर चब भी चपने पहिली वालो जगह पर ठुटा खड़ा है। दूसरा है इस स्तन्ध से दिखण को घोर स्थित 'धर्मराजिका-स्तूप' जिसको नींव का निशान आज भी एक गोल चकर के रूप में दिखायी देता है। तीसरा है मुख्य-मन्दिर के दिचल गर्भ में रखी हुई एक ही पत्थर में काट कर बनायी हुई चहारदीवारी, जो ग्ररू में 'धर्मराजिका स्तूप' के जपर इर्मिका शिखर की घेरे हुए थो। जान पड़ता है कि किसो दुर्बटनावण वहां से गिर जाने की बाद किसी धार्मिक उपासक ने इसे अपने मीजूदा जगइ पर रख दिया। इनके अलावा अधोक के वख़ का यहां एक गोल मन्दिर (apsidal temple) भी था जिसको बनावट काली या ईसा युग से पूर्व के टूसरे चैत्यार हो को बनावर से मिलतो जलती यो।

च्यमेक के जीवनकाल में बीद धर्म की खूब उन्नित हुई। पर उसके उत्तराधिकारी उसकी बरावरी के न निकती। न तो वे चपने इतने बड़े राज्य को ही संभाल सके चीर न बीद धर्म की ही उन्नित कर सके। यहां तक कि इस यंथ के चित्तम राजा हहद्वय सीर्य की उसके सेनापति पुथमित शङ्क ने सार कर समध के सिंहासन को ईस्बी पूर्व १८५ के लगभग अपने कड़े में कर लिया।
पृथ्वमित्र ने ब्राह्मण धर्म की प्रोत्साहन दिया और
वैदिक कर्मकाण्ड के पुनक्डार के लिये अखिमधयज्ञ
कियी। यद्यपि ग्रङ राजाओं से साजात् संबंध रखने
याली कोई भी दमारत यब तक सारनाथ में नहीं मिलो
है फिर भी उस वख़ की कला के क्रीब ३०० नस्न त्यो हारयोवस को यहां को खुदाई में मिले जिनसे
मालूम होता है कि ग्रङ्गकाल में सारनाथ तरकों की
हालत में था।

यद्यपि ईसा से पूर्व को पहली शतान्दी में मध्य और उत्तर भारत की सब से मग्रहर और ताकृतवर जाति बान्धों की थी पर उनके समय का यहां कोई शिलालिख आदि नहीं मिला जिससे उस समय को लेकर सारनाय के इतिहास के बारे में कुछ कहा जा सके। परन्तु धर्मराजिका-स्तूप के पास के गृहें से मिली हुई एक विगाल-काय बीविसल मृति से [चित्र ३ (i)], जिस पर किन्छ्क के तीसर राज्य संवसर का एक लेख है, इस बात का पका पता चलता है कि ईस्त्री सन् ८१ में सारनाय कुषायवंश्व के परम प्रतापी सम्बाद किन्छक के स्थाधीन था। वे वीध धर्म की महायान शाखा के अनुयायों हो गये थे और कुछ विदानों का यह विचार है कि किन्छक के ही समय में पहिली पहिलो वृद्ध की

मृतियों का बनना ग्ररू हुआ। बुद-चरित और सीन्द-रानन्द नाम के काच्यों के प्रसिद्ध लेखक सी अख्योप और बीद धर्म में महायान संप्रदाय के प्रादिप्रवर्तक सी वसुमित्र—ये दोनों विदान भी कानिष्क के हो सम-कालीन थे। इनके शासनकाल में बीद कला और धर्म की बड़ी तरकी हुई और न केवल सारनाथ में वरन् उत्तरी भारत के विभिन्न भागीं में भी इनकी राजकीय क्षत्रकाया के नीचे बहुत से विहार और स्तूप बने।

किन्तु, सारनाथ के इतिहास में सबसे गौरवपूर्ण समय गुप्तकाल में आता है जब कि ईस्ती सन् की चौथी थीर पांचवीं ग्रती में उत्तरी भारत पर गुप्तवंग्र का एक क्रव साम्बाज्य कायम हुआ। इस युग में कला, ग्रिस्प, व्यवसाय, वाणिज्य, उद्योग, धर्म, साहित्य, विद्वान ग्रादि सभी दिशाओं में सभ्यता की परम उन्नति हुई जिसकी वजह से सचमुच गुप्त-युग की भारतीय इतिहास का 'स्तर्ण-युग' कहा जाता है। इस स्वर्ण-युग को बढ़ी चढ़ी कारीगरी की पूरी पूरी काप सारनाथ की कला में दिखाई पड़ती है। यहां तक कि इस युग के लिये सारनाथ उत्तरी भारत में एक प्रकार से स्थापत्य शिल्प का एक प्रधान केन्द्र (centre) होगया था। इस समय के शिल्प के नमूनों में ऐतिहासिक दृष्टि से चार मूर्तियां खास तीर पर ज़िक्न करने लायक हैं जिनमें एक [B(b) 175]

खुद समाद कुमारगुप्त [प्रथम ?][४१३—४५५ ई॰ सन्]
ने चढ़ाई थी और वाकी तीन [E२२, ३८—४॰] भिष्ठ
अभयमित्र द्वारा कुमारगुप्त दितीय (४७२—४७७ ई॰
सम्बत्) और नुधगुप्त (४७८—५०० ई॰ सम्बत्) के
राजकाल में प्रतिष्ठापित की गयी थीं।

परन्तु वदिकसाती से सभ्यता के इस स्टइणीय विकास पर भूवीं धताव्दी में इंखीं का वजपात हुआ। मध्य एशिया के रहने वाले जंगली इंगीं ने अपने नायक तोरमाण और मिहिरकुल के संचालन में सारे उत्तरी भारत की खूँद डाला और शक्तिशाली गुप्त साम्बाज्य की किव भिन्न कर दिया। सारनाथ को भी इन प्राक्रमण-कारी इंगी की ध्वंसलीला का शिकार हीना पड़ा। कारण कि इतंण लोग बीद धर्म के ख़ास तीर से शतु थे। इस बात का समर्थन प्रारम्भिक गुप्तकाल की उन बहुत सी मूर्तियों से होता है जो एक कमरे में वेतरह ठूँसी भीर जलायी हालत में मिली बीं। पर खुश्किस्मती से लूटपाट की यह हालत ज्यादा वस्तृ तक न टिक सकी भीर ईस्बी सन् ५३० में वालादित्य और यशोधर्मा नामक राजाओं के निद्धल में उस समय के नरेशों के संघ दारा मिडिरकुल विलकुल परास्त कर भारत से निकाल दिया गया।

इसके कुछ ही काल बाद मीखरी और वर्डनों का प्राधान्य हुआ और वे उत्तरी भारत में शित्रशाली हुए। इस काल के भी यदापि कोई लिखे हुए प्रमाण सारनाय से नहीं मिले हैं तथायि पाये गये चिन्हों से भली भांति ज़ाहिर होता है कि इन नरेशों के राज्य-काल में सारनाय फिर अपनी पुरानी चोटी की जगइ पर पहुंच गया था। इसके सिवाय एक दूसरा वड़ा सबूत प्रसिद्ध चीनी याची इएनलांग का है जिसने (६२८--६४५ ई० स०) उत्तरी भारत के धार्मिक जगहीं की याचा की थी। उसने अपने भ्रमण्डलान्त (सफ़रनामा) में सारनाय की बहुत को खुशहाल हालत में वर्तमान चीर कथीज के राजा के आधीन बतलाया था। यह राजा हर्ष (६०६ - ६४७ र्दे॰ सं॰) को सिवाय स्रीर कोई न होंगे। इसके बाद की त्राधी मताब्दी का इतिहास फिर अस्वकार में रहता है जब कि चाठवीं गताच्दी के ग्ररू में काश्मीर नरेग ललिता-दिख दारा कनीज के राजा यशोवमीं। के हराये जाने की घटना सामने आतो हैं। इस समय राजनैतिक अगान्ति श्रीर श्रव्यवस्था में प्रतीहार, राष्ट्रकृट श्रीर पाल वर्शन नरेश आर्यावर्त्त पर अपना प्राधान्य स्थापित करने की होड़ में परसार भीषण संग्राम में संलग्न हो पड़े थे। ८वीं शतान्दी के मध्य में कबीज के राज्यासन पर प्रती-हारवंशी नरेश मिहिरभोज (श्रादिवराह) पचास वर्ष तक आसीन रहे और उनके उत्तराधिकारी भी १०१८—१८ ई० स० तक कन्नीज पर राज्य करते रही जब कि सुलतान महसूद गुज़नी ने भारतवर्ष पर धावा किया।

दन प्रतीहारवंशी नरेशों के समय का भी कोई सारक सारनाथ में अभी तक नहीं पाया गया है। अलबता, पालवंशन नरशों के समय की कई मूर्तियाँ यहाँ खुदायों में निकली हैं। इनमें सब से अधिक महत्व की एक बुद्द मूर्ति की लेखयुक चरणचीकी\* (चिच्छ) है जो संवत् १०८३ (ई० स० १०२६) की है। इसमें यह लिखा है कि महोपाल (८८२-१०४० ई० स०) के शासनकाल में स्थिरपाल और वसंतपाल नाम के दो भाइयों ने धर्मराजिका (अयोक स्तूप) का जीणोंबार कराया और बुद की यह मूर्ति बनवायो। इस से यह सिद्द हो जाता है कि ईस्बी सन् १०२६ में सारनाथ पाल नरेशों की राज्य-सीमा में था।

कहा जाता है कि मध्य भारत पर साम्बाज्यसत्ता जमाने के वास्ते महीपाल को विपुरी के गांगियदेव कलचुरी (१०३०—१०४१ ई० स०) के साथ एक लम्बो लड़ाई में उलभाना पड़ा या और सम्भवतः इस संबंध के बाक्रमणों में एक बार विजय गांगियदेव के भी पद्य में रही। क्योंकि गांगियदेव के पुत्र

<sup>\*</sup> साइनी: सार्नाय मृज्यम मूचीपल B(c)

क्षणेंदेव (१०३१--१०७० दे० स०) के समय का (ई०स०१०५८) पत्थर के आठ टुकड़ों पर देवनागरी में खुदा इंग्रा अग्रंड संस्कृत का एक शिलालेख अमक स्तूप के पास से पाया गया है जिसके आग्रंय से यह विदित होता है कि ११वीं ग्रंती में सारनाय कल हुरी साम्बाच्य में ग्रामिस होगया या।

अधिकार परिवर्तन के इस सिलसिले में सब से अंतिम और समोप के जिस वंध ने सारनाथ पर कला जमाया वह कन्नोज के गइडवालों का था। खुदायों में पाये गये एक शिलालेख | से पता चलता है कि गोविन्दचन्द्र (ई॰ स॰ १११४—११५४) की बीड रानी कुमारदेवी ने दिचिण भारतीय गोपुरी की चाल का यहां एक वड़ा विहार बनवाया था जिसका नाम सबर्भचक्रजिनविहार रखा गया था। उनके पीच जयचन्द्र सन् ११८३ में मुहम्मद-विन-साम से पराजित हुए और मार्ग गये। उसी समय उसके सेनापित कुतुबुहीन ऐबक् ने काशी नगर पर भी कापा मारा और अनकीं मन्दिरों को तोड़ा। इस लिये मुमिकन है कि सारनाथ के विहारों और मन्दिरों को भी उसी ने ही तोड़ा हो।

सारनाय में विचारों की आबादी १२वीं शताब्दी के खटा के अन्त तक यथावत् कायम रही जब कि सन् ११८४ में

<sup>\*</sup> साइनी; शारनाथ म्यूजियम म्बीपत [D(I) 8].

<sup>† [</sup>D() 9.]

कुतुतुहीन ने हमला करके बनारस के राजा जयचन्द्र की हराया और बहुत बड़ी संख्या में मन्दिर तथा मृत्तियां तोड़ीं। खुदाई करते वख़ इमारतों की बची खुची दूटन जिस हालत में ज़मीन के भीतर से मिली है उनसे साफ़ मालूम घड़ता है कि सारनाय के नाय होने का सबब लूट-मार और अग्निकाण्ड था। इमारतीं के जो हिस्से ऐसी दुर्बटना के बाद भी बच रहे थे वे खुद ही गिर गिर कर अपने मलवे के नीचे दबते गये। इस प्रकार ज़मीन की सतह से ऊपर सिवाय दो स्तूपों के और एक उस दूह के कुछ बाक़ी नहीं बचा जो ख़ास सारनाथ में आधी मोल दूर बसा है और जिसे गांव वाले चोखण्डी के नाम से प्रकारते हैं। उपासना स्थल के रूप में 'सगदाव' का अस्तित्व ही मिट गया और वह सर्वथा अन्यकार में विलीन होगया।

संयोग से सन् १७८४ में सारनाथ के ऐतिहासिक महत्व का परिचय पुरातत्व-संसार को पुनः तब प्राप्त हुआ जब काशीनरेंग को चेतिसिंह के दीवान को जगत्सिंह ने अपने मज़दूरों से यहां को बची खुची दमारतों को खुदवाया। ये मज़दूर काशी के मीजूदा जगत्गक्क बाज़ार को बनार्व के लिये अगोक-स्तूप को खन कर दंट पह्यर लाने को भेजे गये थे। उस समय उन्हें खुदाई में जो सारक मिले उनसे सारनाथ के खंडहरीं के बारे में व्यापक त्राकर्षण उत्पन्न होगया श्रीर व्यक्तिगः तथा पुरातलज्ञी हारा वहां पर खुदाई श्रीर मूर्ति-संग्रह का सिलसिला चल पड़ा।

सब से पहिले व्यवस्थित रीति से खुदाई का काम श्री कानिंघम ने सन् १८३६ में ग्रुक किया। उन्होंने बहुत कुछ अपने पास से ख़र्च करके धर्मक स्तूप, चीखण्डी दूइ ग्रीर एक मध्यकालीन विद्वार (नं॰ ६) के कुछ हिस्सी की निकलवाया। इसके अतिरिक्त उन्हें यहां से कुछ मूर्तियां भी मिलीं जो खब कलकत्ते के अजायबंधर में रखी हैं। इसके बाद मेजर किटो ने कई स्तृष और एक विद्वार (नं॰ ५) निकलवाया जिसे उन्होंने ग्रस्पताल ठहराया या, हाला कि बाद की खुदाइयों के माधार पर यह कल्पना ग़लत सावित हुई है। सन् १८०१ में पुरातल-विभाग के कायम हो जाने पर सारनाथ में खुदाई का काम और भी सुव्यवस्थित और व्यापक रूप से चला तया जो लोग यहां के भूगभैस्थ गौरव की प्रकाश में लाने में मुख्यतः सहायक हुए उनमें सीयुत् बोर्टेल, डा॰ स्ट्रेन कोनो, सर जॉन मार्शल, यो हारग्रीव्स ग्रीर बहादुर दयाराम साहनी के नाम विशेष उद्मेखनीय हैं।

प्राप्त शिलालेखीं और मूर्तियों से सारनाथ का धार्मिक धार्मिक दतिहास भी संकलित किया जा सकता है।

मौर्श्वकास की चहारदीवारी (railings) पर खुटे हुए प्रारम्भिक काल के तीन लेखीं से पता चलता है कि इंस्वी सन् की तीसरी प्रताब्दी के क़रीब यहां प्राचीन घेरवाद याखा के सर्व्वास्तिवादी संप्रदाय के भिन्नुकी का प्राधान्य था। इन्हीं तीनीं में से एक लेख से यह भी पता चलता है कि इससे पहिले सारनाय किसी दूसरे वर्ग के अधिकार में या जिसका नाम उक्त लेख में जान दूभ कर मिटा दिया गया था। सर्व्वास्तिवादी भिच्चश्री का ज़ीर अधिक दिनीं तक नहीं रहा क्योंकि अयोक-स्तम पर लगभग चौथी गतान्दी का एक लेख है जिससे मालूम होता है कि पूर्व गुप्त-युग में सारनाय पर सन्मितीय शाखा की भिच्नर्शं का आधिपत्य होगया था। इन सिमातीय माचार्थ्यां ने अपने भागको बीढीं को पाचीन वालोपुत्रीय **याखा का अनुयायी बताया है। इनकी अधिकारसत्ता** दीर्घ काल तक रही कारण सातवीं मताव्दी में जब प्रसिद्ध चीनी यात्रो दुएनलांग ने सारनाथ की यात्रा की यी उस समय भी दन्हीं लोगीं का यहां कहा या। लेकिन इसकी योडे ही काल के बाद यह कहर वर्ग कम-ज़ोर एड गया और धानिश्वर के राजा हर्ष को छत्रछाया में महायान नामक बीदीं की नयी शाखा ने अपना प्रभाव जमाया। इसका प्रमाण सारनाय की खुदाई में निकली हुई महायान संप्रदाय के देवी-देवताकी की बहुत सी मूर्तियां है। कहा जाता है कि आउवीं शतान्दी के

याख़ीर में शो शंकराचार्य ने उस समय में मीजूद बीह धर्म के ख़िलाफ़ श्रावाज़ उठायी शीर हिन्दू धर्म का सिक्का जमाने के श्रान्दोलन को श्राग बढ़ाया। संभवतः, सारनाथ जैसे बीह केन्द्र में भी कुछ लोगों को इसी वख़ से हिन्दू मूर्तियों की ज़रूरत पड़ी। इसके फलस्क्रूप यहां से क़रीब पचास हिन्दू (पीराणिक) देवीदेवताश्रीं की मूर्तियां मिली हैं जिनमें श्रन्थकासुर का बध करते हुए ग्रिव की विशाल मूर्ति\* [चित्र ३(ii)] विशेष श्राकर्षक तथा उन्नेखनीय है।

सारनाथ के धार्मिक इतिहास के अन्तिम काल में वज्रयान नामक तान्त्रिक वर्ग के लोगों ने खास तीर से अपना प्रभुत्व जमाया और लगातार आने जाने का संबंध रहने के कारण तिब्बत तथा चीन के लोग भी यहां की धार्मिक व्यवस्था को प्रभावित करने में समर्थ हुए। यही कारण है कि वज्रयान संप्रदाय के देवी देवताओं की अनेक विलच्च मूर्तियां हमकी यहां से खुदाई में मिली हैं जिनके जोड़ की प्रतिमाएं नेपाल तथा तिब्बत प्रदेश में वहुत प्रचुरता से देखने को मिसती हैं।

<sup>\*</sup> खाइनी: सारनाय म्यूजियम म्यीपव [B(h) 1].

#### २-इमारते।

चौखंडी।

सारनाथ के मुख्य चेच में पहुँचने से करीब आध मील\* पहिले सड़क के वाधीं तरफ ईटों का एक बड़ा टूटा-फूटा दूह देखने को मिलता है जो चौखंडी नाम से मग्रहर है। वास्तव में यह एक स्तूप या चौर उस खान का सारक रूप बनाया गया समभा जाता है जहां सगदाव में जाते समय गीतम बुद अपने उन पांच शिखों से मिले ये जिन्हें उन्होंने अपना सब से पहिला उपदेश सुनाया था।

सन् १८३६ ई॰ में सर एलेक्सेंडर किन्छंम ने इस
स्तूप में रखे हुए समाधि-चिन्हों (corporeal remains)
की खोज में इसके बीचोबीच क्यें जैसी एक सुरंग खोदी
पर उन्हें कोई कीमती चीज़ नहीं मिलो। बाद
सन् १८०५ ई॰ में श्री श्रोरटेल ने इसकी फिर से जांच
की। उस समय उन्हें कुक मूर्तियां, इस स्तूप की
पठकोनी चौकी श्रोर चार गज़ ऊंचे चबूतरे मिले। इस
स्तूप के खंडहर पर जो श्रठपहलू शिखर है वह बहुत
बाद का है, जैसा कि उसके उत्तरो दरवाज़े पर जड़े हुए
पत्यर के टुकड़े पर खुदे फ़ारसी लेख से विदित होता

<sup>\*</sup> सारनाघ रेलर्न स्टेमन से यह स्वान पूरा ५ फलींन दूर है।

है। इसे हिजरी सन् ८१८ (ई० स० १५८८) में मुग़ल बादगाह अकबर ने अपने पिता हुमायूँ की इस जगह की याचा को यादगार में बनवाया था। इस शिखर के जपर चढ़ने से आस पास के प्रदेशों का बड़ा ही व्यापक और रमणीय दृश्य दिखायी पड़ता है।

सड़क से आध मील उत्तर की ओर चलने पर मृग-दाव में पहुंचते हैं। यहां दाहिनी तरफ जो पत्थर की नई बनी हुई इमारत दिखायी पड़ती है वह पुरातत्व विभाग का अजायबघर है जहां सारनाथ की खुदाई में मिली हुई मूर्तियां तथा अन्य वस्तुएं सुरचित हैं। देखने वालीं की चाहिये कि अजायबघर देखने से पहिले खुदाई के स्थान पर मिली हुये खंडहरों को देखें जहां सात बीह विहार दो बड़े स्तूप, मुख्य-मंदिर तथा सम्बाट् अग्रोक का स्तका विशेष महत्व के हैं।

निर्दिष्ट खान पर पहुंचते हो दाहिनी तरफ सड़क की सतह से नीचे एक बीह विद्वार के खंडहर दीखते हैं। इस विद्वार को सब से पहिले सन् १८५१-५२ ई० में श्री किटो ने खोद कर निकाला था। इसमें एक खुला शाँगन है जिसके बीचो-बोच सुन्दर मीठे पानी का एक पुराना कुशाँ है। सहन के चारों श्रोर खंभी पर टिका हुशा एक बरामदा था श्रीर इसके पीछे भिन्नुशों के रहने की कोठरियां थीं जिनकी कि श्रव सिर्फ नींव ही बच विहार नं ० ६।

रही हैं। इस विहार का प्रवेश-दार बीचोबीच उत्तर की श्रोर था। उसके सभीप ही बाहर की श्रोर निकली हुई तीन कोठिर्यां हैं जिनमें बीच बाली मुख-भट्र (portico) श्रोर श्रमल-बगल बाली प्रतिहार-कच्च (guards-rooms) थों। मेजर किटो की खुदाई में जिस विहार की बुनियादें मिली हैं वह मध्यकाल का है। उसके नीचे गुप्त श्रीर कुषाण काल के भी वैसे ही विहार थे जैसा कि उसमें से मिली हुई मिटो की मुहरी (seals) श्रीर इंटों से मालूम हुशा है। विहार की दोवालों की मोटाई से प्रकट होता है कि इसकी जंचाई तीन चार मरातिन से कम न थी।

विद्वार नं० ७।

जपर लिखे विहार के पश्चिम की और प्राय: उसी के जैसे एक दूसरे विहार के खंडहर मिले हैं। यह विहार लगभग दवीं भतान्दी का होगा। अनुमान है कि इसके भी नीचे किसी पहिले वाले विहार के खंडहर दवे पड़े होंगे। इस विहार के आगे की दीवालों और पक्षे फर्म के वरामदीं को कोड़ कर बाक़ी सव निभान गायब हो गये हैं। जान पड़ता है कि ६ और ७ नं० वःले दोनों विहार किसी भाक्रमणकारी हारा लगायी गयी आग से नष्ट हुए हैं।

धर्मगिजिका-सूप।

योड़ी ट्रर उत्तर की ग्रोर चल कर दर्शकी को 'धर्म-राजिका-स्तूप' के खंडहर मिलेगें। सन् १७८४ ई० में बाबू जगत्सिंह के आदमी इस स्तूप को गिरा कर उसके मलवे को यहां से इटा कर ले गये तथा उन्होंने उसके गर्भ में पायो गयो एक हरी सेलखड़ों को पेटो में रखे इए बुद के धातु या गरीर-चिन्हों को गंगा जी में फेंक दिया। सन् १८३५ ई॰ में श्री कनियंस को इस स्तूप को दुबारा खुदाई में पत्थर का एक श्रीर बकस मिला जिसमें ऊपर लिखी सेलखड़ी वाली पेटी किसी समय रखी थी। उसे उन्होंने बंगाल की एशियाटिक सोसाइटों को दान दे दिया श्रीर वह यब कलकत्ते के श्रजायबंघर में सुरचित है।

जगत्मिंह द्वारा बहुत कुछ नष्ट श्वष्ट किये जाने के बाद भी सन् १८०७-०८ में सर जॉन मार्फल ने इस स्तूप के तल में जो खुदाई की उससे उसके क्रमिक परिनिर्माणों (chronological reconstructions) का इतिहास पूरा पूरा मालूम हो सका है। मूल स्तूप को सब से पहिली सम्बाट अधोक ने बनवाया था। उसकी मब से पहिली मरमात कुषाणकाल में हुई। दुवारा मरमात प्रायः इंणों के हमले के थोड़े ही दिन बाद ६ठीं यताच्हों में हुई। इस समय इसके चारों खोर १६ फुट बीड़ा एक प्रदिच्णा-पथ (circumambulatory passage) बढ़ाया गया। ऐसा मालूम पड़ता है कि अधीं ग्रताच्हों के करीब स्तूप के गिरने का कुछ डर

हो गया या जिससे उसकी मज़ब्ती के लिये चारो तरफ़ के प्रदिचणापय की इंटर्ड से भर कर स्तूप की कमर में एक पेटी सी कस दी गयी। इस समय स्तूप के पास जाने के लिये एक पत्थर में से काट कर बनी हुई सात डंडों वाली एक एक सीढ़ी चारी दिशाओं में लगायी गयी। चौथा पुनर्निर्माण सन् १०२६ में बंगाल नरेंग्र महीपाल हारा हुआ जब कि महसूद ग़ज़नी के बनारस वाले हमले को ज़ल नी या दस वर्ष बीते थे। अन्तिम पुनरुहार लगभग सन् १११४ में हुआ जो रानी जुमार-देवों के धर्मचक्रजिनविहार-निर्माण का समकालीन रहा होगा। इस पवित्र स्तूप के चारो स्रोर जो अन्य कोटे-मोटे अनेकों ढांचे पाये जाते हैं वे मध्य-कालीन याचियों की इस जगह की याचा की जताने वाले निशान हैं।

सुष्य-मन्दिर।

धर्मराजिका-स्तूप से घोड़ी ही दूर पर उत्तर की श्रीर एक मन्दिर के निशान मिलते हैं जो जंचाई में करीब २० या २२ फुट हैं। ये खंडहर स्थादाव के बीचोबीच वसे हुए उस विशाल प्रासाद के हैं जो यहां का मुख्य-मन्दिर (Main Shrine) शिना जाता था। इसे ७वीं सदी में प्रसिद्ध चीनो याची हुएनक्सांग ने देखा था श्रीर अपने ध्वमण-इत्तान्त में खर्ण सहय चमकोखे श्रास्व-थिखर से सुशोक्षित २०० फुट जंचो मूलगन्धकुटो के नाम से लिखा है। इस मन्दिर का निर्माण गुप्त-काल

में इच्चा या जैसा कि इस पर बने इए नकामीदार गोले (convex mouldings) योर गलती (concave: mouldings), पूर्णघटीं से निकलते हुए छोटे छोटे स्तभी तथा अन्य अन्य उस समय के सुन्दर व कलापूर्ण कटावीं चादि से नियय प्रकट होता है। फिर भी कुछ विदानी ने इसके चारीं छोर गिटी छीर चूने के बने हुए मध्य कालीन पक्षे फर्म तया दीवारों को बाहरी निचले भागमें विभिन्न काल के वितरतीबी से लगे हुए सादे व नकामीदार पत्थरी के मधार पर इसे व्वी मताब्दी के सगभग का माना है। इस मन्दिर के भीतर बीच में बने मण्डप के नीचे ग्ररू में भगवान् बुड की एक सोने की सो चमकवाली कायपरिमाण (चादमकुद-life size) मूर्ति स्थापित थी। मन्दिर में घुसने के वास्ते तीनी दियाओं में एक एक दार और पूर्व दिया में सिंइ-दार (main entrance) या जिससे पूजा करने वाले सूर्ति के दर्भन और परिक्रमा के लिये घपनी सुविधा के मताबिक किसी भी द्वार से या जा सकते थे। कुछ समय के बाद जब मन्दिर को क्रतें कुक कमज़ीर होगयीं तो उनकी श्विपाजत के लिये भीतरी प्रदिचणापय मोटी मोटी दीवालें उठा कर बंद कर दिया गया और प्राने जाने का रास्ता क्षेवल पूर्व के सिंइदार से रह गया। तोना दरवाज़ीं के बंद डोने से तीन तरफ़ कीठरियां जैसी बन गयीं जिन्हें कीटे मन्दिरीं का रूप दे दिया गया। इन्हीं

में से दिचल दिशा वालो कोठरी में श्री श्रोटेंल की एक ही पक्षर से काट कर बनाई हुई ८ई×८ई फुट की मीर्यकालीन वेदिका (railings) मिली जिस पर उस समय की श्रत्यन्त समकदार पालिश्र है। यह वेदिका ग्रह में धर्मराजिका-स्तूप के ऊपर हर्मिका के चारी श्रोर लगी श्री किन्तु अब इसके बीच में ज़मीन पर ही एक छोटा सा स्तूप बना हुआ है। यह वेदिका मीर्य-कालीन कारीगरी का एक कहत अच्छा नम्नूना है। वेदिका पर कुषाणकालीन ब्राह्मी में दो लेख खुदे हैं: पहिला 'श्राचाया(र्या)नां सर्वास्तिवादिनां परिगहितावम्' श्रीर दूसरा 'श्राचार्यानां सर्वास्तिवादिनां परिगहितावम्' श्रीर दूसरा 'श्राचार्यानां सर्वास्तिवादिनां परिगहितावम्' होनी लेखी से मालूम पड़ता है कि ईसा की श्री श्रताब्दी के लगभग यह वेदिका सर्वास्तिवादी संप्रदाय के श्राचार्यों को भेंट की गयी थी।

चमीक-सभा।

मुख्य-मन्दिर से पिंधम की श्रीर एक बहुत चमकते हुए शिला-स्तम्भ का निचला भाग खड़ा है जिसे महा-राज श्रशीक ने बनवाया था। इस वक्त इस खंभे की जंचाई सिर्फ ७ फुट ८ इंच है यद्यपि इसके पास में रखे हुए बाकी टुकड़ों से मालूम होता है कि ग्रक में यह कम से कम ५५ फुट के करीब जंचा था। इसकी जड़ में खोद कर देखने से पता चला है कि इसकी स्थापना एक भारी पत्थर की चीकी पर हुई है जो नाप में द'× ६'× १; है। यह खंभा चुनार को पत्यर का बना इंघा है। उसको इर एक हिसी पर बहुत ही चमकी ली पालिय की गयी है जिसमें यीयों की सी दमक को कारण कभी कभी संगम्परमर का भ्रम होता है। खंभे पर पीके की भीर साफ़ साफ़ ब्राह्मी लिपि में अथीक का मयहर लेख खुटा इंघा है जिसकी भाषा उस समय की पाली है। उम गज-ज्यान्ता में भिन्न और भिन्न िएयों को सारनाय के भीतर 'संघ' में किसी भी तरह की फूट डालने के विकड़ चेतावनी दी गयी है। सारनाय के शिष्य के नस्नी में अथीक-स्तभ बहुत ही महत्व का है इसलिये उस पर खुटे हुए मूल लेख की प्रतिलिपि और अनुवाद नीचे दिये जाते हैं।

# मूल ।

- १. देवा[नंपियेपियदिस लाजा] . . . . . . . . .
- २. ए[ल]
- च. पाट[लिपुते] • ये केनिय संवे मेतवि[ा]ए चुंखों
- भिख् वा भिखुनी वा संघं भखित से घीदातानि दुसानि संबंधपियया भानावासित
- प्र. त्रावासियिये[।]हेवं दयं मासने भिखुसंघिस च भिखुनीसंघिस विनययितनिये [।]

- इेवं देवानं पिये चात्ता हिपी तुफाकं हवाति संसलनसि निखिता [।]
- इकं च लिपिं इदिसमेव आसकानंतिक नििख-पाथ [।]तिपि च उपासका अनुपोसथं यातु
- प्तमैव सासनं विस्वं सियतवे [i] चनुपोसयं च ध्रवाये प्रिक्तके महामाते पोसयाये
- ८. याति इतमेव सासनं विखं सयितवे भजानितवे च [1] भावतके च तुफाकं भाषाले
- १०. सवत विवासयाय तुफी एतेन वियंखनेन [1] हिमैव सवेस्रंकीटविसवंस्र एतेन
- ११. वियंजनेनं विवासाययाथा [1]

### यनुवाद ।

"देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ऐसा कहते हैं कि पाटिल पुत्र तथा प्रान्तों में कोई संघ में फूट न डाले। जो कोई चाहे वह भिन्न हो वा भिन्नुणी संघ में फूट डालेगा वह सफ़ेद कपड़े पहिना कर उस खान में भेज दिया जायगा जो भिन्नुशों वा भिन्नुणियों के लिये उचित नहीं है। इसी प्रकार हमारी यह राज-आज्ञा भिन्नु संघ भीर भिन्नुणी संघ को बता दी जाय। देवताओं के प्रिय ऐसा कहते हैं: इस तरह का एक लेख आप लोगों के समीप भेजा गया है जिसमें कि आप लोग उसे याद रखें। ऐसा ही एक लेख आप लोग उपासकों के लिये भी लिख दें जिसमें कि वे हर उपोसय के दिन आकर इस आजा के मर्म को सममों। साल भर प्रत्येक उपोसय के दिन हर एक महामात्र उपोसय वत पालन करने के वास्ते इस आजा के मर्म को सममाने तथा इसका प्रचार करने के लिये जायगा। जहाँ जहाँ आप लोगों का अधिकार हो वहां बहां आप सर्वत्र इस आजा के अनुसार प्रचार करें। इसी प्रकार आप लोग सब कोटों और विषयों में भी इस आजा को भेजें "।"

इसके मितिरित मयोक-स्तभ पर दी भीर भी लेख खुदे हुए हैं। इनमें से एक मख्योष नाम के किसी राजा के यासनकाल का है भीर दूसरा जी लिखावट से चौथी यताब्दी का जान पड़ता है वासीपुत्रीक संप्रदाय की सम्मीतीय याखा के गुरुषों द्वारा लिखवाया गया है।

भयोक-स्तन्ध के पश्चिम में जो नीची ज़मीन है वह मुख्य-मन्दिर के मौर्य-कालीन धरातल को सूचित करतो है। यहीं से पश्चिम का चैन। सन् १८१8-१५ में श्री हारगीव्स ने उत्तर सीर्य एवं

जनार्दन भट्ट कर स्थीक के धर्मतीख पु> ३८८-१८३।

- इवं देवानं पिये चात्ता हेदिसा च एका लिपी तुफाकं हुवाति संसलनिस निष्किता [i]
- इकं च लिपिं इदिसमेव आसकानंतिक नििख-पाथ [।]तिपि च उपासका अनुपीसथं याद्य
- पतमेव सासनं विस्वं सियतवे [i] चनुपोसयं च धुवाये दिक्कि महामाते पोसयाये
- याति इतमेव सासनं विख् सयितवे भजानितवे च [ा] भावतके च तुफाकं भाषाले
- १०. सवत विवासयाय तुफी एतेन वियंजनेन [1] हिमेव सवेसु कीटविसवंसु एतेन
- ११. वियंजनेनं विवासापयाया [1]

### चनुवाद ।

"देवताचों के प्रिय प्रियदर्शी राजा ऐसा कहते हैं कि पाटिल पुत्र तथा प्रान्ती में कोई संघ में फूट न डाले। जो कोई चाहे वह भिच्च हो वा भिच्चणी संघ में फूट डालेगा वह सफ़ेद कपड़े पिहना कर उस स्थान में भेज दिया जायगा जो भिच्चणों वा भिच्चणियों के लिये उचित नहीं है। इसी प्रकार हमारी यह राज-आजा भिच्च संघ चौर भिच्चणी संघ को बता दी जाय। देवताचों के प्रिय

ऐसा कहते हैं: इस तरह का एक लेख आप लोगों के समीप मेजा गया है जिसमें कि आप लोग उस याद रखें। ऐसा हो एक लेख आप लोग उपासकों के लिये भी लिख दें जिसमें कि वे हर उपोसय के दिन आकर इस आजा के मर्म को सममों। साल भर पत्थेक उपोसय के दिन हर एक महामात्र उपोसय वत पालन करने के वास्ते इस आजा के मर्म को समभाने तथा इसका प्रचार करने के लिये जायगा। जहां जहां आप लोगों का अधिकार हो वहां वहां आप सर्वत्र इस आजा के अनुसार प्रचार करें। इसी प्रकार आप लोग सब कोटों और विषयीं में भी इस आजा को भेजें "।\*

इसके प्रतिरिक्त प्रयोक-स्तन्ध पर दी भौर भी लेख खुदे इए हैं। इनमें से एक प्रख्योष नाम के किसी राजा के शासनकाल का है भीर दूसरा जी लिखावट से चौशी शतान्दी का जान पड़ता है वासीपुत्रीक संप्रदाय की सम्मौतीय शाखा के गुरुषों द्वारा लिखवाया गया है।

भयोक-स्तम के पश्चिम में जो नीची ज़मीन है वह मुख्य-मन्दिर के मीर्य-कालीन धरातल को स्चित करतो है। यहीं से पश्चिम का चैव। सन् १८१४-१५ में श्री हारगीव्स ने उत्तर भीर्य एवं

जनार्दन भर कर समीक के धर्मलेख ए० ३८८-३८३।

ग्रङ्ग काल के बहुत से सुन्दर तथा उत्कृष्ट अवशिष खोद निकाले जिनमें मानव मूर्त्तियों के सिर, पश्च और पिलयों की मूर्त्तियां, वेदिका के खंभे आदि समिलित हैं। इन सामग्री के कुछ बढ़िया नमूने पास में ही बने हुए अजायवघर में दिखलाये गये हैं। इसो स्थान से आप ने बहुत पुराने चैत्य ग्रह के आकार के एक गोल मन्दिर के खंडहरीं को भी खोद निकाला था, जो अपनी विशेष बनावट के कारण नियय ही मीर्थ्यकाल का था।

मुख्य-मन्दिर के पूर्व का चेत्र। मुख्य-मन्दिर की पूर्वीय भाग वाले मैदान में खुदाई की जाने पर पक्के फर्म के आगे एक बहुत बड़ा खुला आंगन निकला जो संभवतः किसी समय मध्यकाल में बनवाया गया था। पूर्व से पश्चिम तक इसकी लम्बाई प्रायः २०१ फुट है। उसके पूर्व, उत्तर और दिल्ल की और पतली दीवालें हैं। इस आंगन में पहुँचने की लिये पूर्वीय दीवाल के बीच में दीहरी सीढ़ियां बनायी गयी थीं जो विभिन्न काल के पद्धरी की बनी हैं। इस आंगन में दो मन्दिर और बहुत से कीटे कीटे स्तृप मुख्लिफ यक्त और वख़ के मिले हैं। इनमें सबसे पुराना और सन्दर एक विलक्जल देंटों का बना स्तृप (नं० १३६) है जो कमल के भरोखी, कीर्तिमुखीं तथा अन्य प्रकार की सजावटीं से शिभित है। यह स्तृप उत्तर गुप्तकाल यानी लगभग अवीं या प्रवीं यतास्वी में बना था। इसी

थोगन के पूर्व-दिचल के कोने में वाराही या मारीची-देवी का एक कोटा सा मन्दिर है जो १२वीं शताब्दी के लगभग बना था। यहीं पर एक चीर खास देखने की चीज़ पत्थरीं से बनी हुई एक पक्की नासी है जिसमें ही कर यांगन का तसास वरसाती पानी बहता था। सीढ़ो को पास एक पुराना कुंड है जिसमें किसी समय पानी भरा रहता था और उपोसय के दिन यहां भागन में श्रभिधर्म सुनने के लिये इकट्टे होने वाले भिन्न-भिन्नणी अपने डाय पांव धोते थे।

मुख्य-मन्दिर से उत्तर की तरफ जब हम चलते हैं ती मुख्य-मन्दिर के कोटे-बड़े कई तरह के स्तुप तथा ग्रन्थ स्नारक मिसते हैं। यहां रास्ते से कुछ पूर्व की कोर इट कर एक इवन क्राएड (नं॰ ५०) सर जॉन सार्यन की खदाई में मिला था। इसमें संभवतः हिन्दू धर्म के मानने वाले इवन वगैर: करते थे।

इसी चेत्र में चार क: सीढियां जपर चढने पर वह स्थान मिलता है जो सगदाव के उत्तरी संघाराम (northern monastic area) का चेच है। इस अंचे स्थान पर सब से प्रसिद्ध स्थारक धर्म चक्र जिन विद्यार (monastery No. I) है जिसे कबीज के महाराजा गोविन्दचन्द्र की बींड रानी कुमारदेवी ने १२वीं गताकी में बनवाया था। यह विहार लम्बाई में पूर्व से परिम की

भोर २०० फुट है भीर माप एवं बनावट में उन सब संघारामों से विलक्षण भलग है जो अब तक सारनाथ दा भीर किसी टूसरे जगह को खुदाई में मिले हैं। इसकी बनावट दिखेण भारत के गोपुरी जैसी है। इसमें भीतर एक खुले भांगन के तीन तरफ तो कोठिरियां बनी हैं भीर बाहर दो विधाल परकोटे भीर भांगन हैं।

सरंग पोर मन्दिर। इस विदार से पश्चिम की श्रोर उससे लगी हुई एक सुरंग चली गई है जिसके शन्त में एक कोटा सा मन्दिर है। यह सुरंग जपर से मोटी मोटी पत्थर को पटियों से ढकी है शौर उसके शन्दर जगह जगह दीवालों में दीये रखने के लिये ताख़ें बनी हैं। इसके शन्दर का फर्म विलक्षल पक्षा है। इसमें सुसने के लिये पत्थर की पक्षो सोढ़ियां भी बनो हैं। शतुमान किया जाता है कि यह सुरंग रानी कुमारदेवी के लिये मन्दिर तक शाने जाने का एक निजी रास्ता था। कुछ विदानों का यह भी विचार है कि यह सुरंग तान्विक शाचार्यों की एकान्त साधना के लिये थी।

संचाराम कं॰ २, ६ और ४ धर्म-चक्र-जिन विहार में चिर लंबे चौड़े चेंच के नीचे २, ३ और ४ नम्बर वाले तीन पुराने संघाराम दवे हुए ये जिनके कुछ हिस्से भमी खोद कर निकाले गये हैं। बाकी के हिस्से भव भी संघाराम नम्बर १ के नीचे दवे मड़े हैं। रचना में यह तीनी संघाराम सारनाथ के दूसरे प्राचीन विद्यारों से मिलते जुलते हैं। विदानों का अनुमान है कि ये विद्यार कुषाणकाल के ये भीर इनका मीजूदा ढांचा गुप्तकाल का है। इससे सिंद होता है कि ये संघाराम पहिले ५वीं सदी में इंगी के इमली से नष्ट हुए भीर ६ठीं शताब्दी में फिर वनने के बाद ११वीं सताब्दी में सुसलमानी हमली के शिकार हुए।

यहां पर संघाराम का चित्र समाप्त होता है। इसके योड़े चारी दक्षिण की चोर चन्न कर धर्मक स्तूप मिन्नता है।

चेह वियासकाय स्तृप १४३ पुट जंदा है। इसका अनेक न्यां विरा ८३ पुट है। यह स्तृप जपर से नीचे तक ईंट जीर गार से जुना हुया है। नींव से ३० पुट की जंदाई तक चारों थोर मींटे और भारी पढ़रों से जड़ा हुया है जो हर रहे पर आपस में लोह के चापी से बंधे हैं थीर जिनका सामने का रख़ साफ़ किया हुया है। कुर्सी से करीब २० पुट की जंदाई पर ८ पुट चीड़ी शिलापड़ों की पेटी पर नान्यावर्त्त सहय विविध याख्यतियों की सजावट है। इस बन्द के जपर थीर नीचे तरह तरह के पूलों की गीठ चढ़ी है। दिचय सख़ की भोर इन पुलवर गीठों के बीच कमल पर बैठे हुए एक मींटे ताज़े यद्य की मूर्ति बनी है और उसी के पास छपर की थोर एक कड़ुया और इस का जीड़ा

वना है जो संभवतः कच्छप जातक को स्चित करता है। इसके घितिक स्तूप की वनावट में बाठ उभारदार रख भी बने हैं जिनमें हर एक में मूर्ति रखने के घाले खुदे हैं। इन बालों में से कुछ में मूर्तियां रखने की चौकियां घव भी रखी हैं। कारीगरी का यह सारा काम निहायत ही सुन्दर घीर मन को सुभाने वाला है। खोज करने से पता चला है कि इस स्तूप की नींव घयों के समय में पड़ी थी। बाद में इसका निर्भाष-विस्तार कुषाणकाल में हुआ और इसकी मीजूदा स्रत लगभग १वीं घताच्ही में गुप्तकाल में दी गयी। यह नतीजा पत्यरों पर की सजावट चौर उन पर गुप्त लिपि में खुरे कारीगरों के निधानी (masons' marks) से पूरे तीर से पुष्ट होता है।

'धमेक' यन्द की उत्पति के बारे में यभी तक विदानों का यही विचार या कि यह संस्कृत के धर्में चा यन्द से निकला है। किन्तु यभी हाल में यजायद्यघर में प्रदर्शित एक मिट्टी की मुहर पर, जो लगभग ११वीं यतान्दी की है, 'धामक जयतु' यन्द मिले हैं जिससे उसकी उत्पति का जपर लिखे यन्द से होना सन्देह-जनक मालूम होता है। संभवतः इस मुहर का संबंध धमेक स्तूप की की त्तिं से है जिससे यह यनुमान किया

<sup>\*</sup> फीसबीख क्षत जातक कदा नं० १७८।

जा सकता है कि उस काल में धर्मक स्तूप का नाम धर्माक प्रचलित था।

धमेक स्तूप से कुछ ही दूर पर पश्चिम की भीर संवाराम नम्बर ५ के खंडहर हैं जिसे सब से पश्चिम मंजर किटो ने (१८५१-५२) खोद निकाला या और भसाताल करार दिया था। पर हाल में मिली सामग्री से यह बात ज़ाहिर होती है कि यह स्थान भी भिच्चभी के रहने का विहार था। खुदाई से यह बात भी मालूम हुई है कि दस मध्यकालीन विहार के नीचे गुप्त और कुषाण युग के विहार के खंडहर दवे हैं।

जेन मंदिर ।

मंधाराम नम्बर ५ के दिचिण की घोर ऊंची चहार-दीवारियों से विरा हुन्ना जैन मन्दिर खड़ा है जो इस धर्म के इतिहास प्रसिद्ध संस्थापक महावीर के १३वें पूर्वज श्रेयांग्रनाथ जी के यहीं पर सन्धास लेने चौर मरने की स्पृति में बना है। यही कारण है कि सारनाथ जैनियों की दृष्टि में भी पूज्य है। वर्त्तमान मन्दिर सन् १८२४ में बना था यद्यपि जहां पर यह खड़ा है वह स्थान पुराना है।

इस मन्दिर के पीके एक नया विरा है जिसे श्री श्रीटेंस आई ने सन् १८०४ में बनवाया था। इस समय यहां जो भूति मूर्तियां रखी हैं उन्हें मंस्त्रत कालेज, काशी, के भूतपूर्व प्रधान श्रध्यापक डा॰ विनिस ने काशी नगर से इकड़ा की थीं भीर जो उनके मरने के बाद यहां प्रदर्शन के लिये भेज दी गई। इनमें से कुछ बहुत सुन्दर और महत्व की मूर्तियीं का हवाला इस प्रकार से है :--

हिन्दू मृतियो।

ममुना G. 2.

घेरे में बुसते ही सामने गुप्तकाल की एक बहुत सन्दर मृत्तिं दिखाई पड़ती है जिसमें अपने वाहन कछुए पर खड़ी हुई यसुना जी दिखाई गई हैं। उनके बराबर में एक इन्धारिणी स्त्री उन्हें काता लगाये दूरी है। गुप्तकाल के हिन्दू मन्दिरीं में दरवाज़े के दाएं चौर बाएं गंगा श्रीर यसुना की सूर्त्तियां खगाने की चाल यो। इसलिये यह सूर्त्ति भी शरू में किसी ऐसी ही जगह पर लगी होगी। इसके घलावा सध्यकाल की भी कुछ सुन्दर मूर्तियां हैं जिनमें चिदेव, चर्चनारीखर महादेव, शिव-पार्वती, गणेश और ब्रह्मा स्रादि की सूर्त्तियां ध्यान देने योग्य हैं। एक सुहावटी (lintel No.

नवयक सुका-बरी G. 38.

G. 38) पर बनी नक्यहीं की सुन्दर मूर्त्तियां भी बड़ी मन को सुभाने वासी हैं।

जेन-मूर्तिया ।

G. 61.

इनमें सब से अच्छी एक तो चौमुखी (प्रतिमा सर्वती-भद्रिका) (G. 61) ै जिसमें महावीर, ग्रादिनाय, मान्तिनाय भीर प्रजितनाय नाम के चार तीर्थक्वरीं की मूर्त्तियां नीचे चौकी पर खुदे इए उनके बाइन क्रमण: सिंह, हव, सूग और हायी के साथ अंकित हैं और दूसरी एक खड़ी इर्द्र मूर्त्ति (G. 62) खेयांत्रनाथ की 🕏 जिस पर उनका चिक्क गैंडा या खिन्न बना है।

Q. 62.

#### ३--- भनायवघर ।

खुदाई की जगह से थोड़ी ही टूर एक तरफ अजायब-धर की सुन्दर इसारत बनी है। इसके बनाने का प्रस्ताव सन् १८०४-०५ में सर जॉन मार्गल ने किया था। यह भवन सन् १८१० में बन कर तैयार हुआ। इस की रचना पुराने वीब संवारामी के नक्ष्म के सुताबिक हुई है। यह अजायबधर केवल सारनाथ को खुदाई से पाई गई मूर्त्तियों के रखने के लिये है।

सारनाय की खुदाई में पत तक सगभग १०,००० वस्तुएं मिली हैं जिनमें मूर्तियां, उत्कीर्क यिसापष्ट (bas-reliefs or stelse), बेदिकाएं (railings), तरह तरह के इमारती पत्यर (architectural fragments), िमसासेख (inscriptions), मिली के पुराने वर्तन (pottery), खिलीने (terracottas), मुहरें (seals), प्रादि यामिस हैं। यह सब ईसा के जन्म से ३०० वर्ष पूर्व से सगाकर इंस्ती सन् को १२वीं यतान्दी यानी करीब १५०० वर्षों के सास विस्तार के भीतर के हैं। इन मूर्तियों के सन्दर उदाहरण ऐतिहासिक युग विकास के कम से (in chronological order) भाषायक वर के बड़े भवन में सजाए हुए हैं। बाकी की मासूसी चीक़ गोदाम के भीतर रख दी गई हैं।

## कसरा नं॰ १।

सिंह मिखर।

इस कमरे के दरवाज़े के सामने ही एक अलग चवृतरे पर सारनाथ के कारीगरी की सर्वोत्तम कति प्रदर्शित है। यह सम्बाट् अशोक के सिंह-स्तम्भ का शिरोभाग (capital) (चित्र नं० १) है। इस स्तन्ध-भाग में सब से जपर चार सुन्दर सिंडी की मूर्तियां हैं जो आवस में पीठ सटा कर उकडूं बैठे हुए हैं। इनकी गर्वीली आंखें, मुंह से बाहर सटकती हुई जीभ, फैली हुई बब्बरी श्रायाली के बाल एवं पैरी की फडकती हुई नसी का चित्रण भारतीय गिल्पंकला की पराकाष्टा की पदर्शित करता है। सिंहों से निचले हिस्से में एक फलक (abacus) है जो गली की चारीं चौर लपेटी हुई एक कंठी सी जान पड़ती है। उस पर चारी दिशाओं में क्रम से भागते चूए वैल, घोड़ा, सिंह और हायी की उभारदार (in relief) सूर्त्तियां हैं और हर एक दो जानवरीं के बीच में एक धर्म-चन्ना बना है। इन पशुओं की चाल से खंसे की प्रदिच्छा के लिये एक संतत गति (constant revolution) सी सुचित होती है। इन जानवरीं को अनेक विदानों ने चिक्रात्मक (symbolical) मान कर तरह तरह के याग्य (theories) प्रचलित किये हैं किन्तु निरोचण की कसीटी पर कमने से सभी सन्देइजनक सावित द्वये हैं। फलक (abacus) के नीचे

का भाग उस कमल जैसा है जिसकी पखुड़ियां उत्तरी हुई हैं। ७ फुट ऊंचे इस सिंह-शिखर (Lion capital) का कोना कोना निहायत सुन्दरता से तराया गया है और यौथे जैसी चमकीली पालिय से जगमगाता है। सर जॉन मार्यल ने इस थिखर को जो भारतीय शिल्पकला का सर्वोत्तम उदाहरण बताया है इसमें जरा भी अत्युक्ति नहीं है।

बीही के सूप, चैत्य, धर्म-हच आदि के चारी तरफ़ वेदकाएं। वहुधा एक प्रकार की चहारदीवारों होती थी जिसे विष्टिन या वेदिका (railings) कहते हैं। संभवतः यज्ञ-वेदी के चारी थोर बनाये जाने वाले धेर से इन वेदिका भी खेर के चारी थीर बनाये जाने वाले धेर से इन वेदिका स्वाम के खरूप को ग्रहण किया होगा। इनके बनावट में नीचे लिखे चार भाग होते हैं।

- (१) स्तका (upright pillar) ।
- (२) सूची (cross-bar) या दो खंभी के बीच में सगने वाले आड़े पत्थर।
- (३) उपाील (coping stone) यानी दो या दो से अधिक खंभी को जोड़ने के लिये उनके सिर पर रखी इर्द सिरदल।
- (8) पिण्डिका (base) या पत्थर की वह चौकी जिसमें सीधे खंभे पंसे रहते थे।

Ektore vie w

पुच, उर्जीनो आदि नगरों से आये थे। इनमें से एका फलका (W 100) पर सार्व्वाइक विकादेव श्रीर टूसरे (W 98) पर इर्रित के नाम खुदे इए हैं। दूसरे ख़ाने में ईसा से दो प्रताब्दी पहिले के मीर्थ्यकालीन पालियदार कुछ सिर जिनमें मनुष्य की इ बड़ नक्ल की गयी है, रखे हैं। इनमें से कुछ सिरों की श्राक्ति भारतीय नहीं जान पड़ती है। (W 1) वाले सिर में कटावदार मुकुट के चारों भोर फूर्सी की मासा बड़ी ही खूबसूरती से सपेटी गयी है। (W 4) के चेहरे की बनावट में गोल गाल, छोटी नाक, सकड़ी मुफार, पतले होंठ, बड़ी घांखें, ऐंटी हुई सब्बी क्षकाबदार मूं हैं चौर जमे हुए बालीं की पट्टी की देख कर इसमें संदेख नहीं भी सकता कि यह किसी विदेशी का सिर है। (B1) में छुटे इए सिर पर एक मोटी गुर्थी हुई चोटी दिखाई गयी है। यह सिर किसी साध का जान पड़ता है। इसी के पास एक स्त्रीकी टूटी मूर्त्ति (W 213) का कुक भाग है जिसकी बची हुई रक्षमेखना और कड़ी से उसकी खूब-स्रती का कुछ चन्दाजा लगाया जा सकता है। गरीर का ऊपरी हिस्सा खुखा हुआ है और मूर्त्ति संभवतः प्रयामा जलिसुद्रा में थी। यहीं पर छिन्यीं के दी ग्रुङ्ग-कासीन सिर (W 221 भीर W 229) हैं जिनके मोतियीं से गुथे इए बाल भारद्वत की स्त्रियों की याद दिलाते हैं।

इसंसे नोचे के भाग में यूनानी ढंग का शिरस्ताय (helmet) पहिने हुए एक सैनिक का कीटा सा मिटी का सिर दर्शनीय है। इसे श्री रिएसन ने मौर्ध्यकाल से भी पहिले का करार दिया है। इसकी श्रतिरिक्त चमकीली पालिश्रदार पश्च-पिचयों को मूर्त्तियों के टुकड़े भी यहीं दिखाये गये हैं। चीथे भाग में कलापूर्ण खुदे हुए वेदिकाशों के टुकड़े हैं किनमें C(b) 28 पर एक श्रोक में हुवी हुई स्त्री का चित्रण है जो घटने पर बाही के बीच में सिर गड़ा कर श्रपना मुँह दिपाय है श्रीर दुःख की जीती जागती मूर्त्ति जान पड़ती है। वह साड़ी पहिने हुए है श्रीर उसके किश्र पीछे की श्रीर दिखरे हुए हैं।

खाना नं ० क्

खाना नं ० ४

सब से नीचे के शिसों में तीन टुकड़े शशोक स्तम्भ के रखे हैं जिन पर पहिले क्यान किये गये लेख की जपरी दो सतरी के कुछ शवर शव भी मीजूद हैं। पांच टुकड़े उस धर्म-चक्र की कीर के हैं जी श्रक में शशीक स्तम्भ की सिंह-ग्रिखर पर रखा था, श्रीर दो कुषाणकालीन टुकड़े मथुरा के लाल पत्थर के हैं जिनमें से B(a) 4 में पीयल के पत्ते श्रीर B(a) 5 में पलशीदार पर बने हैं। इन्हीं के साथ दो शिला-लेखों के टुकड़े भी रखे हैं जिनमें से एक D(I) 1 महाराज शक्षशोध के समय का है। यह शक्षशोध

खाशा नं० ५

<sup>\*</sup> कंन्दिज हिन्दूरी भाव दल्डिया, जिस्ट १ प्रष्ट ६२३, चिथ नव्यर १४।

यायद वही हैं जिनका ज़िक्क अधीक-स्तक्ष पर के लेख में किया जा चुका है। दूसरा लेख जिसमें बौद धर्म के चार आर्थ सत्यों का वर्षन है एक हाते के टुकड़े D(c) 11 पर निम्न प्रकार से मिलता है।

- १. चत्तार-इमानि भिक्खवे अर(रि)यसचानि ।
- २. कतमानि[च]त्तारि दुक्ख(खं)दि(भि)क्खवे घरा-(रि)यसर्च।
- २. दुक्खससुदय(यो) श्वरियसचं दुःखनिरोधो श्वरिय-सचम्।
- 8. दुक्वनिरोधगामिनी च पितपदा परि[य]सचम्।
  पर्यात् "हे भिच्चणीं। चार पार्य्य सत्य हैं। वे
  कौन चार हैं? हे भिच्चणीं दुःख है यह प्रार्थ्य सत्य है।
  इस दुःख का कारण है यह पार्थ्य सत्य है। दुःख रोका
  जा सकता है यह पार्थ्य सत्य है पीर दुःखनिरोध
  को प्राप्त करने वाला मार्ग है यह पार्थ्य सत्य है।"

एक् काखीन विखर D(g) 4. यच मूर्त्ति के सामने जंचो चीकी पर एक स्तम्भ का शिखर रखा है जो ईसा से लगभग पहिली धताव्ही का है। उसमें इंडलदार कमलों के बीच भागते हुए घोड़े पर सवार एक भादमी की मूर्त्ति है चीर दूसरी तरफ एक हाथी की पीठ पर दो मनुष्य है जिनमें से एक के हाथ में भंडा है। कला के नाते यह धिखर युंग कला का एक बहुत बढ़िया नमूना है फिर भी

मौर्य कला के मुकाबिले में इसकी कला भंपती हुई हो मालूम पड़ती है। मौर्य कला का ख़ास गुण उसकी चमकोलो पालिय तथा चित्रणों की उमरी हुई गोलाई, साष्ट्रता घीर खाभाविकता है। दूसरी घोर युंग कला में घाकतियों का चित्रण चिपटा घीर कम उभारदार एवं सजावट के घंगी में कल्पना प्रधान घाकतियां जैसे सुपर्य, कित्रर, पंखधारी सिंह घादि मिलती हैं।

बाकी के तीन कोनों में बनी हुई ऐसी ही चौकियों पर दो तोरण के टुकड़े चौर एक खंभे का गोस परगाहा है। पहिले तोरण D(a) 42 के एक चोर चार चिरझ चिन्हों से चिरा हुआ एक धमें चक्र है तया दूसरी चीर बीधिमण्ड (वह वजासन जिस पर बैठ कर कुमार सिंदार्थ ने ज्ञान प्राप्त किया एवं बुद्ध हुए) चौर चारीक-स्तंभ की तरह का एक खंभा, तराये हैं। दूसरे तोरण D(h) 1 पर दोनों चोर दो हाथों मूंड में पूलों की माला लिये हुए दिखाये गये हैं। कारीगरी के लिहाज़ से ये तोनों संचारक ईसा से पूर्व पहिली चताच्ही के ठहराये गये हैं।

सिंह-शिखर के बाई स्रोर बोधिसल की एक बड़ी डीख डीस वाली मूर्ति [चित्र ३(i)] है जिसे कानिष्क के राज्यकाल के तीसरे वर्ष में भिन्न बल ने चढ़ाई थी। यहां पर जो बोधिसल संज्ञा हैं वह गौतम बुद की उनके सभीनिष्कृमण के बाद पर पूर्णकान पाने से पहिसी तीरव के दुकड़े नं • D(a) 42 भीर D(b) 1 भीर परगाफा नं • D(g) 23.

विश्वाख बोधिसल B(a) 1.

का जताती है। बीधिसत्व की यह नई भावना मधुरा के कलाकारी की कल्पना है और महायान संप्रदाय की बोधिसत्व भावना से बिलकुल भिन्न है जैसा कि चागे देखने से खप्ट होगा। इस स्नूर्त्ति को नाक, कान और ठोड़ी के कुछ हिस्से टूटे हैं। सुद्री वंधा हुआ बायां हाय कमर के पास है और दाहिला हाय जो अभयमुद्रा में या, टूट गया है। शरीर के ऊपरी भाग में वायें कन्धे पर पड़ी हुई (एकांक्षिक) संबाटी है जी नीचे तक लटक रही है और नोचे झुटने तक लटकता हुआ। चन्तर्वास्क या चर्षावस्त है। चन्तर्वासक के जपर दो लपेटों वाला कायबन्ध या मेखला है। सिर पर भिन्न जैसे घटे बाल कीर उसके ऊपर उच्चीय दिखाया गया या जो ऋब दूट गया है। मस्तक को पोछे एक गोल प्रभामंडल या जिसके किनारे पर इस्तिनख (scallop) कटाव बने थे। यह प्रतिमा मयुरा की चकत्ते-दार लाल पत्थर की बनी है जिससे यह जात होता है कि यह मूर्ति किसी समय में मधुरा से बनवा कर यहां लाई गई थी। इस सृत्तिं पर दो लेख हैं एक तो आर्गको और चरणचौको पर्और ट्रसरा कुछ नीचे की चोर पौठ पर। वे इस प्रकार से हैं :--

# पहिला लेख।

१. भिन्नस्य बलस्य चेपिटकस्य बोधिसत्वी प्रतिष्ठा-पिता (सङा) । २. महाचन्येन खरपक्कानेन सहा चन्येन वनस्परेन। अर्थात् निष्टिक के शाचार्थ्य भिन्न बल दारा समर्पित यह बोधिसत्व की प्रतिमा महाचन्य खरपक्कान और चल्रप बनस्पर के साथ स्थापित को गई है।

# दूसरा लेख।

- १. महाराजस्य काणि (प्कारः) सं ३ हि ३ दि २ [२]
- २. एतये पूर्वये भिच्चस्य बनस्य चेपिट[कस्य]
- बोधिसत्वो छत्रयष्टि च[प्रतिष्ठापितो]

चर्यात् महाराज कनिष्क के वर्ष हतीय, शारदीय मास हतीय में बाइसवें दिन चिपिटक के शाचार्थ भिच्च बल की यह इन चीर दण्ड सहित बोधिसल प्रतिमा स्थापित हुई।

इस मूर्ति के ऊपर ग्रुक में एक पूरे खिले हुए कमल की यक्त का बड़ा भारी छाता था जो ख्याली पग्रुक पिंचियों और बारह ग्रुम चिन्हों से भली भांति अलंकत है। यह मूर्ति के पास ही कमरे के पूर्वोत्तर कोने में अलग रखा हुआ है। इम छत्र के आधारदगढ़ (क्ष्वयष्टि) पर, जो ख़ास सूर्ति के पीके चबूतरे पर खड़ा है, नीचे के हिस्से में मिलो हुई प्राक्तत और संस्कृत में १० पंक्तियों का एक लेख इस प्रकार से है:—

१. महाराजस्य काणिष्क इतः ३ हि ३ दि २२

- २. एतये पूर्वये भिच्चस्य पुष्यवृद्धास्य सद्धोवि-
- ३. हारिस भिन्नस बलस नेपिटकस
- बोधिसत्वो क्वयप्टि च प्रतिष्ठापितो
- ५. वाराणसीय भगवती चंकमे सन्दा मात[ा]-
- पितिहि सहा उपाध्याया चेरेडि सद्धेविहारि-
- ७. द्वि अन्तेवासिकोडि च सहा बुडिमित्रये त्रेपिटिक-
- ८. -ये सहा चत्रपेन वनसारेन खरपञ्जा-
- ८. नेन च सन्दा च च[तु]हि परिधाहि सर्वसत्वानम्

### १०. डितसुखारत्य(र्र्य)म्।

अर्थात् महाराज कानिष्क के ढतीय वर्ष, तृतीय शरत् (मास), बाईसवें दिन की तिथी में पुष्यदुद्धि के शिष्य चिपिटकाचार्थ्य भिद्ध वल ने बोधिसत्व की मूर्त्ति, इन भीर दण्ड सहित काशी में मगवान् के घूमने के स्थान में भाग माता पिता, उपाध्याय, भनतेवासी (शिष्य), चिपि-टाकाचार्थ्य बुद्धमिन, चन्नप वनस्पर और खरपद्मान तथा चतुर्वर्ग (भिद्ध, भिच्चणी, उपासक और उपासिका) के साथ सब जीवी के कच्याण और आनंद के लिये प्रतिष्ठा-पित किया।

यह प्रतिमा सारनाय में अब तक खीद निकाली गई. बुद मूर्त्तियों में सब से ज्यादः महत्व की है। कारण, इसी सृतिं को सपने सामने नसूने के तौर पर रख कर सारनाथ के संतराशों ने सपने यहां बुद की मूर्त्तं गढ़ी। यदापि, बुद प्रतिमा के उद्भव-स्थान (place of origin) की बात अब भी महरे विवाद का विषय है तथापि यह हढ़ रूप से स्थिर हो चुका है कि, विश्वासकाय (colossal) खड़ी हुई (free-standing) यच्च मूर्त्तियों के ढंग की बुद प्रतिमाधीं का सर्वप्रथम निर्माण मथुरा के शिल्पियों ने ही ईसा के प्रथम यताब्दी में किया। जान पड़ता है कि मथुरा में इन मूर्तियों के निर्माण का एक भारी रोज़गार चल पड़ा था, कारण मथुरा से दूर दूर तक जैसे, खावस्ती, कोशास्त्री, कुशीनगर चादि स्थानों से भी ऐसी ही मूर्त्तियां पाई गई हैं। प्रस्तुत मूर्त्ति पर पाये गये तियोयक लेख मूल्यवान् है क्योंकि इनसे कनिष्क के धार्मिक, राजनैतिक एवं राज्य-प्रवन्धात्मक (administrative) इतिहास पर प्रकाश पड़ता है।

सिंह शिखर के पूर्व और दिचल की धोर कुषाल मैलो की दो वोधिसल प्रतिमाएं [B(a) 2-3] प्रदर्शित हैं जो जगर लिखे हुए बोधिसल मूर्त्ति से बहुत मिलती हैं। नि:संदेह सारनाथ के शिल्पियों ने मधुरा के ढंग पर जो मूर्तियां बनाई उनके ये श्रव्हे नमूर्ते हैं।

जयर लिखे इहाते के पास हो अंचे दर्ज की कारी-गरी वाला तोरख दार (architrave) का एक टुकड़ा B(a) 2-3.

तोरच का टुकड़ा नं० C(b) 9. [C(b) 9] रखा है जिस पर रासग्राम के ख्रुप का चिनण है। यह ख्रुप जन ग्राठ प्रसिद्ध ख्रुपों में से एक है जिनमें बुद की अख्यियां उनके क्रुपोनगर में परिनिर्वाण होने के बाद संचित रखी गयो थीं। बीद कथानकी के अनुसार इस ख्रुप के संबंध की यह प्रसिद्ध है कि जब अशोक ने यहां से बुद की अख्यियों की निकालने का प्रयत्न किया तो इसकी रचा नागी (सपी) ने को और अशोक को अपने प्रयास में विफल होना पड़ा। इसके बगल में हो दीवाल में जड़े हुए दो खिलापट हैं। उनमें से एक [C(b) 12] पर चार चिरत्न-चिन्हों के बीच में धर्म-चक्र बना है। दूसरे खिलापट [C(b) 13] में एक अलंकत वक्र और खस्तिक दिखाये गये हैं। इन तीनी दुकड़ों की रचना ग्रेली से उनका निर्माणकाल ईसा से पूर्व की प्रथम ग्रताब्दी का जात होता है।

शिलापट्ट C(b) 12-13.

संकालि काल की बृद सृतिं B(b) 1. शिलापट्टी के बगल में एक कोटी सी मूर्ति है जो अपनी बनाक्ट के लिये ख़ास तौर पर ज़िक्र करने लायक है। उसमें भगवान बुद अपने दोनों पैरों पर सीधे खड़े दिखाये गये हैं। दाहिना हाथ जो के हुनी से योड़ा जपर उठा हैं अभयसुद्रा में है। सिर पर इक्षेदार बाल और उप्लीव है तथा उसके पीके एक गोल प्रभामंडल है जिस पर इस्तिनख और दो रेखाएं बनी हैं। बदन पर पतले व हरके जिचीवर हैं जो अपने कोरों से

ही सिर्फ जाने जा सकते हैं। यह सूर्त्ति उस संक्रान्ति-काल (transition period) की बनी है जब कि पूर्वी भारत में कुषाण शैलों के बदले एक नयी शैली (style) फैल रही थी जो गुप्त शैलों के नाम से मश्रहर हुई।

कुषाणकालीन बुड सूर्त्तियों में जहां हमें चिपटी नाक, चीड़े चेहरे तथा मोटे बदन मिलते हैं वहां गुप्त भैनी की मूर्त्तियों में नुकी की नाक, गोल चेहरे तथा सुन्दर ग्रीर कीमल कलीवर मिलते हैं। कुषाणकालीन मूर्तियां कीर कर बनाई जाती थीं (carved in round) जिसमें उनके दर्शन चारी दिशाधी से हो सके। किन्तु, गुप्त-काल में मूर्ति का दर्शन सामने के भाग में ही रह जाता था। कुषाण सूर्त्तिथी का मस्तक प्रायः मुंडा मिलता है पर गुप्तकाल की स्नूर्त्तियों में इमेशा सिर पर कक्केदार बाल रहते हैं जिनके बनावट का ढंग एक तरह से क्दिंगत (conventional) सा होगया था। कुषाण भैनी में जहां मूर्त्तियों पर बहुत हो मीटे तया भारी चिचीवरी का प्रयोग दिखाया गया है वहां गुप्त गैली में इमें इल्को व पतले कापड़े मिलते हैं। ये चीवर भीगे वस्त्र की नाई घरोर से विलक्कल चिपके होते हैं और केवल अपने कोरी से ही पहिचाने जा सकते हैं। वर्ना, मूर्त्ति विलक्कल नंगी मालूम होती है। कुषाणकाल की मृर्नियों में भ्रभयसुद्रा दिखाने के

कुषाय भीर गुप्त दुद मूर्तियीं का मुकाविखाः लिये दाहिना हाथ कन्धे की सीध में रहता है पर गुप्त-काल में केवल के हुनी तक का ही हाथ ऊंचा उठा रहता है। प्रस्तुत मूर्त्ति के दाहिने हाथ का कन्धे धीर के हुनी की सीध के बीच में होना ज़ाहिर करता है कि उसके बनने के वक्त तक गुप्त गैली का पूर्ण विकास नहीं हुआ था।

कुषाण मूर्तियों में वुष सदैव दण्डाकार सीधे खड़े रहते हैं जो बहुत ही घस्ताभाविक मालूम होता है। पर यही खड़े होने का ढंग गुप्त भूर्त्तियों में बड़ासहज होता है। इसमें एक पैर का घुटना कुछ बाहर निकला होता है चौर कमर पर कुछ लोच (भंग) सी रहती है। देवातिदेवभगवान् होने के कारण बुद सूर्तियी में मस्तक के पीक्टे प्रायः एक प्रभामंडल दिखाया जाताः या। कुषायकाल में यह प्रभामंडल विलक्कल सादे ढंग का होता या, केवल किनारे पर भईचन्द्राकार बने रहते थे। किन्तु कला के विकाश को साथ इस कटाव के नीचे दो गोल सकीरें भी आयीं जैसी कि इस मूर्त्ति में मौजूद है। बाद में इन्हीं दोनों सकौरों के बीच को जगइ को गुप्त-कालीन कलाकार मणियन्स (bead-course) बनाने की काम में जाने लगे। यह बात वग़ल में रखी हुई बुद मूर्त्ति B(b) 6 में साफ़ देखो जा सकती है। ज्यों ज्यों कला का विकास (development) होता गया, गुप्त-कसाकारों ने प्रभामंडस (halo)

को उत्तरोत्तर विविध चित्रणी से घलंकत कर घपने चमलार एवं कीयल का परिचय दिया।\*

कमर के दिल्ली भाग में जो इह मूर्तियां दीवाल के महारे लगी हैं वे सब गुप्तकाल की हैं भीर गुप्त मैली के पूर्णविकसित स्वरूप (fully developed forms) का परिचय कराती हैं। इनमें से तीन मूर्तियां ऐतिहा-सिक महल की हैं कारण उनकी चौकियों पर खुदे हुए निमाक्ति लेखीं से गुप्त सम्बाटों के श्रविकारानुक्रमिक इतिहास (chronological sequence) पर प्रकाश पड़ता है। गुप्त-काखीन बुद्ध मूर्तियो।

१. वर्षश्रते गुप्तानां सचतुःपञ्चाश्यदुत्तरे भूमिम्[।] रचति कुमारगुप्ते मासे ज्येष्ठे दितीयायाम् ॥

E-११ पर का लेख।

- २. भक्त्यावर्जितमनसा यतिना पूजार्थमभयमिनेण[।] प्रतिमाप्रतिमस्य गुणै[र]प[र]यं [का]रिता शास्तुः॥
- मातापित्वगुरूपूर्तिः पुग्छेनानेन सत्वकायोयं[।] सभ-तामभिमतासुप्रथमन . . . . . . यम् ॥

पर्धात् गुप्तयासन के १५४ वर्ष बीतने पर ज्येष्ठ मास की दितीया के दिन जब कुमारगुप्त द्वारा पृथ्वी की

<sup>\*</sup> इस संबंध में साइनी इत S.M. Cat. को Nos. B(b) 4 चीर B(b) 181 के प्रभामख्डल की देखिये।

रजा हो रही थी तब अप्रतिम भगवान् बुद्ध की यह प्रतिमा भिक्तिविभोर भिन्नु अभयमित्र ने पूजा के लिये स्थापित की। माता, पिता, गुरू एवं सम्पूर्ण जन-साधारणवर्ग इस पुख्य कार्य से अपनी इष्ट सद्गति की प्राप्त करें।

E 30.40.\*

गुप्तानां समितिकान्ते सप्तर्पचागदुत्तरे ।

गते समानाः पृथ्वीं वृधगृप्ते प्रशासित ॥
वैषाखमाससप्तम्यां मूले ग्रा[मगते मया]।
कारिताभयमिषेण प्रतिमा गाक्यभिचुणा ॥
दमामुद्रस्तसच्छ्व पद्मासनविभूषिताम् ।
दि[व]पृत्रवतो दि[व्या]चित्रवि[न्या]सचित्रिताम् ॥
यदव पृष्णं प्रतिमां कारियत्वा मयाऽभृतम् ।

मातापितरो गुरूनाञ्च लोकस्य च ग्रमाप्तये ॥

सर्थात् गुप्तमासनकाल के १५७वें वर्ष के वैषाख करण सप्तमी वाले दिन, जब चन्द्रमा मूल नचन में या और जिस समय बुदगुप्त राज्य कर रहे थे, बौद भिन्न अभयमिन ने इस प्रतिमा को स्थापना की जिसमें देवपुत्र तुस्य दिस्य और सुन्दर चिन्नविन्यासों से अलंकत बुद्द मूर्त्ति अभयमुद्रा में हाथ उठाये पद्मासन पर कन्महित गोभायमान है। इस प्रतिमा के दान के पुष्य से मेरे माता, पिता, गुरुजन एवं मानवमान को कन्याण हो।

<sup>\*</sup> इम दीनी पर के खेख एक ही है।

सगदाव की खोदाई में अब तक पाई गई बुद्द सूर्तियीं में, कला तथा चित्रण को नाते, सब से श्रेष्ठ, सुन्दर तथा भव्य मूर्त्ति (चित्र 8) है नंबर B(b) 181 जिसमें भगवान धर्भ-चन्न-मुद्रा में दिखाये गये हैं। यह मूर्त्ति नामरा नंबर २ ने रास्ते और बरामदे वाले दरवाज़े के बीच की जगह में चीर दो ऐसी ही मुद्रा की बुद्द मूर्तियों के साथ रखी है। यह मूर्त्ति सारनाथ के ग्रिलियों के स्थःपत्य की यस की पराकाष्टा की प्रकट करती है। बुद दारा स्थादाव में किये इए धर्म-चक्र-प्रवर्तन के स्नूल में जो ग्राध्यात्मिक भाव या उसी को एक सहस्र वर्ष के बाद यहां के चतुर शिल्पी इस सृर्त्ति के द्वारा इमारे सामने प्रत्यचक्प में प्रकट करने में सफल हुए। चौको पर पद्मासन में बैठे हुए बुद्द के दोनीं हाथ धर्म-चक्र-प्रवर्तनमुदा में हैं जो श्रज्ञात कींडिन्य श्रादि पञ्चभद्र-वर्गीय भिच्नुची को इस स्थान में दिये गये सर्वप्रथम धर्मोपदेश को स्चित करती है। ये ही पांच भिन्न नीचे चौकी पर दिखाये गये हैं। बीच में एक चक्र तथा दो स्म वने हैं जो क्रमणः 'धर्म-चक्र' तथा 'मृगदाव' के चिन्ह खरूप हैं। इनके अतिरिक्त आसन पर दाहिनी और एक स्त्री तथा उसके छोटे बच्चे की भी मूर्त्तियां हैं। संभवतः इसी स्त्री ने चनुपम छटा से पूर्ण इस मृर्ज्ति की स्थापित किया था। बुद्ध के मरीर के पीईर चीकी का एड भाग है जिस पर दायें वायें दो व्यालक (leogryphs)

सारनाथ की सर्वप्रसिद्ध बुढ मूर्ति B(b) 181. भीर मकर बने हैं। सिर के पीक्षे एक सुन्द्र हायामंडल है जो डंठल सहित कमल के बेलवूटी तथा मणिवन्धी सें खूब सजा हुआ है और जिसके ऊपर दोनों और देवता गण पुष्प-इष्टि करते दिखाये गये हैं। देवातिदेवभगवान् वृद्ध के सुख पर जो प्रयान्त भाव तथा आनन्द की सुद्रा है उसके कारण यह मूर्ति भारतवर्ष की सर्वश्रेष्ठ मूर्तियों में से एक गिनी जाती है।

भूमिखर्थ-मुद्रा में बुद मूर्चि B(b) 175. इससे करीब १०० वर्ष बाद की एक ट्रसरी बड़ी बुद मूर्ति B(b) 175 है जिसमें उन्हें भूमिस्पर्णमुद्रा में बैठे दिखाया गया है। यह मुद्रा उस घवस्था को सूचित करती है जब भगवान वृद ने बोधगया में क्वासन पर बेठ कर मार को हराया तथा पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया था। प्रासन-पोठिका में नीचे दाहिनी और खिख्डत मूर्ति देवी वसुन्धरा की है, जिसे कहा जाता है, भगवान वृद ने अपने पूर्व जन्म की की हुई तपस्थ्यों की साची देने के लिये बुलाया था। ट्रसरी और तीन नाचती हुई मूर्त्तियां हैं जो मार की कन्यायें हैं जिन्होंने इस महापुक्त को विचलित करने के लिये अपने हाव-भाव दिखाये थे। पासनपोठिका के जपरी कोर पर लगभग छठी यतान्दी की लिखावट में एक लाइन का संस्कृत लेख है जिससे यह मालूम पड़ता है कि यह मूर्त्त वीह भिद्ध स्थविर बस्थुगुप्त की पवित्र भेंट है।

भौद्ध मृत्तियां ।

इसके भागे कमरे की पश्चिमी दीवाल के सहारे जो महायान बाक़ी सूर्त्तियां रखी हैं वे बीड धर्म के इतिहास के एक टूसरे पचलू पर प्रकाश डालती हैं। भगवान् बुड के निर्वाण प्राप्त करने के बाद उनके प्रिष्य-ससुदाय में सिडान्ती के संबंध में कुछ मतभेद पैदा हुआ जिसकी वजह से बीड लोग हीनयान तथा महायान नाम की दो शाखाओं में बट गये। इनमें से महायान संप्रदाय की मानने वालों ने सिर्फ वुड के सिडान्तीं पर ही ध्यान न रख कर, पौराणिक धर्म के प्रभाव में बहुत से देवी-देवताची की कल्पना कर डाली। इनके सत में स्टिट का चादिकारण 'घादिवुड' चीर 'घादिपचा' या 'प्रचापार्यमता' माने गये हैं। इन्हीं से पांच ध्यानी-बुद्ध उत्पन्न होते हैं। ये ध्यानी-बुद्ध, संसार के समस्त व्यापारों से परे रह कर, इसेशा चखण्ड समाधि में लीन र इते हैं। स्टिष्ट कार्य की प्रवृत्ति के लिये इनके साथ एक एक बोधिसत्व का संबंध है। ये बोधिसत्व स्रोक-कार्य को चलाने के लिये समय समय पर मानुकी रूप में पैदा होते हैं तथा अपने कार्यको खुतम करके फिर अपने कारण (cause) में लीन हो जाते हैं। इनकी संज्ञा मातुषी-बुद है। इन्हों सब से इस पत्य को देवताओं का संपूर्ण व्यापक विस्तार संबद्ध है।

देवताची के साथ साथ महायान संप्रदाय में धनेकों देवियों की भी कल्पना की गई। इनमें तारा का स्थान मुख्य है। यदापि तारा की पूजा हिन्दू, बीह और जैन तीनी धर्मों में होती हैं पर यह खास तीर से बीह देवी है। बीह धर्म के मुताबिक तारा का खास संबंध अवलोकितेखर से है और वह कहीं कहीं उनकी शक्ति भी (consort) मानी जाती है।

जपर लिखे महायान पत्य के देव-देवियों की जो थोड़ी मूर्तियां इस लाइन में प्रदर्शित हैं उनमें सर्वप्रथम लाल आभा के पत्थर की कायपरिमाण (life-size) मूर्ति B(d) 2 जिसके जंचे जटाजूट के वाहर कन्ये तक वालों की लटें लटक रही हैं, बीधिसत्व मैंत्रेय की है जो बोडी के अनुसार गीतम बुद के निर्वाण के ५००० वर्ष बाद भावी बुद होकर जन्म लेगें। मैंचेय के मुक्तट में उनके धर्म-पिता ध्यानीवुड अमोधिसिंद की मूर्ति है तथा बांगें हाथ में नागजेगर का पूल है। अपनी निर्माण-ग्रैली के कारण यह मूर्ति कठो गतान्दी की उहरती है।

मैथिय B(d) 2.

भज़टी तारा B(f) 1. इसके बगल की मृर्त्ति B(f) 1 बीह देवी मृत्तियी तारा की है जो सन्दर साड़ी पहिने हैं और जिसके वायें हाथ में कमण्डल है। यह मृर्त्ति ईस्त्री सन् की अवीं स्ती के क्रीब की है और सारनाथ से प्राप्त इस देवी की मृर्त्तियों में सब से पुरानी है। इसके अतिरिक्त इस स्थान से और भी बहुत सी मृर्तियां इस देवी की प्राप्त हुई हैं जिनमें कुछ विशेष महत्व की कमरा नम्बर है में

भलमारी नम्बर २ के दाहिन तरफ रखी हैं। यह मूर्त्तियां अधिकतर मध्यकाल की हैं और तारा के बहुत से रूपों को बतलाती हैं।

तारा मूर्ति के वग्न में एक विना नम्बर की मूर्ति बीधिसल वच्चपाणी की है जो अभाग्यवश्र पूरी गढ़ो नहीं जा सकी। इसके दाहिने हाथ में वच्च तथा बायें हाथ में चंटी है। जपर मुकुट में बीधिसल के आध्यात्मिक गुरू ध्यानोवृद्द अभिताभ शंकित है। नम्बर B(d) I [चित्र ५(i)] पूरे खिले कमल पर वरदमुद्रा में खड़े हुए लोकनाथ की मूर्ति है जो अवलोकितिखर के अनेक रूपों में से एक हैं। इनके वायें हाथ में कमल तथा जटाजूट में ध्यानस्व अभिताभ शोभायमान हैं। इस मूर्ति के चौकी पर खुदे हुए लेख से पता चलता है कि सुयच नाम के किसी विषयपति (district officer) ने सब धार्मिक प्राणियों की ज्ञानप्राप्ति के लिये इसे श्रिंत किया था। कला के हिसाब से यह मूर्ति लगभग भवीं सदी की ठहरती है।

विना नंबर।

वचपाची

खीबनाय B(d) 1,

नम्बर B(d) 6 बोधिसत्व सन्त्रूषों के बहुत से क्यों में से एक रूप सिदेक-वीर [चित्र ५(ii)] की मूर्त्त है। इनके अगल बगल कमल पुष्यों पर सन्तुटी और सत्युवश्वना तारा खड़ी हैं। बोधिसत्व ने बहुत से सुन्दर गृहने पहिने हैं। उनके मुकुट पर ध्यानीवृह श्रोधास भूमि-स्पर्य

सिखें करीर B(d) 6. नीलकण्ड B(d) 3. मुद्रा में विराजमान हैं। वीधिसत्व को शाय में एक कमल या जो अब दूर गया है। नम्बर B(d) 3 भवलीकितिखर के एक रूप नीलकाएड की मूर्ति है जो हाय में एक प्याला (पात्र) लिये है। इसके मस्तक पर भिताभ ध्यानमुद्रा में दिखाये गये हैं तथा दोनों कन्यों पर वैसे हो पात्र लिये एक स्त्री भीर एक पुरुष की मूर्ति खड़ी है। यह दोनों मूर्तियां इस्त्री सन् की ७वीं यताब्दी की हैं।

#### कमरा नम्बर २।

इस लम्बी दरीची में सजाई गई पुरातल सामग्री में ज्यादः तर बुद्ध मूर्तियां या ग्रिलापट (stelse) हैं जिन पर तथागत के जीवन की एक या एक से अधिक घटनाएं चित्रत हैं। ये मूर्तियां भ्रवीं से ८वीं शताच्दी तक की हैं। इनके अतिरित्र इसी काल की कुछ बोधिसल मूर्तियां भी इस कमरे के पूर्व-दिचण भाग में प्रदर्शित हैं।

शिकापर 6(a) 1. यह शिलापट चार ख़ानीं में बँटा हुचा है। सबसे पहिले नीचे की घोर (a) गीतम दुद के जन्म का दृश्य है जिसमें उनकी माता मायादेवी घएनी विहन प्रजापती के साथ सास दृच के नीचे खड़ी हैं। दाहिनी घोर रुद्रदेव बन्ने की सिथे हुए हैं। इसो ख़ाने के दाहिने कीने में नद्द घीर उपनन्द नाम के दो नाग वन्ने की

नहसा रहे हैं। दूसरे ख़ाने (b) में बोधगया में तप करते इये भगवान् बुद्ध पर मार का चाक्रमण दिखाया गया है। मार की तीनों अन्याएं रति, प्रीति चौर खणा भी तपस्या भंग करने को सिये चाई इर्द भंकित हैं। तीसरे खाने (0) में भगवान् बुद को धर्म-चक्र-प्रवेतन का हुआ है जिसमें वे भपने प्रथम पांच भिष्यों को मृगदाव में चादेश दे रहे हैं। असमा भावी बुद मैचेय भीर बोधिसत्व पद्मपाणी भगवान् बुद्ध को दाहिने भीर बार्धे खड़े हैं। धन्तिम हम्य (d) में भगवान् का परि-निर्वाण है जो कुगीनगर (ज़िला गोरखपुर) में हुआ था। इसमें बुंड जी दामिनी करवट से पड़े हैं भीर उनकी चारीं कोर शोक से व्याकुल सिक्शें कीर दर्शकी की भीड़ है।

C(a) 3 [चित्र ६(a)] में बुद्ध को जीवन की प्रधटनायें (a) s. श्रंजित हैं जिनमें जपर लिखी चार घटनायें इस शिलापह वी चार कोनीं पर बनी हैं। यीष चारी बुद की जीवन से संबंध रखने वाले गौष (secondary) दृष्य हैं जो वीच में इस तरह से तरायी हुए हैं :--

(c) मधु अर्पण जिसमें एक बंदर वृद्ध को ग्रष्टद भरा प्याला भेंट कर रहा है। कहा जाता है कि एक दार भगवान् बुद अपने थियों से रुष्ट होकर कीयास्त्री में एकान्तवास कर रहे छे छस समय एक बंदर ने मिक्र भाव से प्रेरित होकर उन्हें सधु अपरेण किया। इस पुण्य कार्य के करने के बाद एक कूए में डूब कर उस बंदर ने अपनी जीवनसीसा समाप्त की भीर स्वर्ग चला गया।

- (d) नालागिरि का दमन जिसमें बुद्ध के आगे अरणा-गत के भाव में घुटने टेके इए नालागिरि नामक मदोन्मत्त हाथी दिखाया गया है। इसे बुद्ध के अत्यन्त विदेषी और ईषीलु भाई देवदत्त ने उनका बध करने के लिये छोड़ा था।
- (e) स्वर्गावताण जिसमें बुद को वयस्त्रिंग स्वर्ग से संकिसा में उतरते हुए दिखाया गया है, जहाँ वे भएनी मृत माता को श्रीभिषमें का निर्देश करने के लिये श्रावस्ती से उड़ कर गये थे। बुद के एक श्रोर काता लिये हुए इन्द्र सौर दूसरी श्रोर कमण्डल लिये हुए ब्रह्माजी दिखाये गये हैं।
- (f) <u>यातस्ती का चमत्कार जिसमें भगवान</u> बुद्ध राजा प्रसेनजित् के दरबार में यनेक भरीर धारण करके प्राकाश में यथर ठहरे हुए उपदेश दे रहे हैं।
- C(a) 2 [चित्र ६ (b)] यह शिलापट प्रदर्शित शिला-पहीं में शिल्प की दृष्टि से सबसे उत्तम है। इसमें दो और घटनाओं के दृश्य देखने की मिलते हैं जो जपर

C(a) 2.

बयान किये गये जिलापटों में अंकित नहीं है। इसके एक इंग (a) में मायादेवी का स्वप्न दिखाया गया है जिसमें वह एक सफ़ेंद हाथी को स्वर्ग सं उतर कर अपने गरोर में इसते देख रही हैं। दूसरे अंग (b) में महाभिनिष्कुमण (renunciation) का दृश्य है जब वाहक के साथ कुमार अपने प्रिय अब कन्यक पर चढ़ कर जान को खोज में निकले थे। घोड़े के पीके कुमार अपनी तलवार से अपने वालों को काटते हुए दिखाये गये हैं भीर ऊपर की धोर एक देवी उन बालों को पात्र में सेकर उड़ी जा रही है।

बगल में हो प्रदर्शित शिलापट C(b) 1 में हवा में छड़ान लेता हुआ एक व्यालक (leogryph) बना है जिस पर डाल-तलवार धारो एक योजा चढ़ा है। इस जन्तु को सीगें, कीथलपूर्ण मुखगहर, विस्तारित नेच और वंजीं के साथ हो साथ युवा आरोहो के घुंचराने वाल गुप्त-कालीन कला के लालिख को यथेष्ट प्रमाणित करती है।

चत्रतरे के जिष भाग में जो बुद्ध सूर्त्तियाँ हैं उनमें वे कहीं ग्रमयमुद्रा में तो कहीं व्याख्यानसुद्रा में दिखाये गये हैं। इन्हों के समीप में बुद्ध वीधिसलों की भो सूर्त्तियाँ प्रदर्शित हैं।

पूर्वी दीवाल के बोच में जो बड़ी ग्रीम की ग्रासमारी है उसमें सबसे जपर ग्रीर नोचे वाले खानों में गुप्तकाल

C(b) 1.

भासमारी नंदर १। की नकाशीदार ईंटें रखी हैं। दूसरे ख़ाने में बुद तथा बोधिसल के कुछ सिर रखे हैं। तीसरें तथा चौथे ख़ानों में कुछ टूटी मृत्पिंडकायें (terracotta plaques) हैं जिन पर 'यावस्तों का चमत्कार' और 'बुद पर मार का सम्मोद्यन प्रयोग' शादि के दृश्य श्रंकित हैं। इसके श्रुवाद: तरह तरह को सुन्दर नक्काशियों से कढ़े हुए बहुत से गिटी चूने के टुकड़ भी दुन्हों में प्रदर्शित हैं।

टेबुख नं १। ; सम्बद

कमरे के बीच में रखे हुए चार शीशेदार मिजी में नम्बर १ में तांचें की ढली हुई मूर्त्तियां, सिक्के, ताम्बपद्म, संस्थारक पेटिका, श्रादि रखें हुए हैं। इनके श्रतिरिक्त कुछ चांदी तथा तांबे के गहने जैसे कड़े, बालियां,

गं•२। श्रंगृही, सिकड़ो श्रादि भी यक्षां प्रदर्शित हैं। नम्बर २ में कुछ कोटी कोटी सुन्दर बुद श्रीर नें धिसल को सूर्कियां

नं १। हैं। नम्बर ३ में विभिन्न प्रकार व काल के बुद तथा

निष्धः। बोधिसत्व के मुन्दर ग्रिरोशाय हैं। नम्बर ४ में बुद के हाथ के कुछ बढ़ियां नसूने तथा सृर्त्तियों को लेख्युक्त गृहकालीन चरणचीकियां रखी हैं। टिबली के बीच में जो चार

> खंसे खड़े हैं वे ग्ररू में किसी विहार में लगे घे श्रीर गुप्त-काल को कारोगरी के सुन्दर नस्तेने हैं।

दुइसूर्शियां

पियमी दीवाल से सटे दो हरे चबूतरे के उत्तराई में पिथकृतर बुद की छोटो सूर्त्तियां हैं जिनमें उनके जोवन की घटनायें दिखाई गई हैं। इन्हों के साथ में एक विना मम्बर की श्रावच सूर्त्त (bust) बोधिसत्व मैचेय की है। इसका शिल्पण बहुत ही सुन्दर हुआ है और यह सारनाथ की प्राचीन सूर्त्तिनिर्माणकला का एक सुन्दर नमूना है। वोधिसल ने वार्ये कन्धे पर अजिन (मृगचर्स) रखा है। उसी घोर दिचलाई भाग को निचली कृतार में मूर्त्तियों की चरणचीकियां रखी हैं जिनमें बहुतों पर सूर्तियों के चरणचिन्ह और लेख मौजूद हैं। जयरवाली कृतार में नक्षायीदार इमारती पखरी के टुकड़ों के कुछ नस्तूने रखे ै जिनमें २५१/१५, D(i) 122-123 श्रीर N 79 विशेष उत्कृष्ट हैं। इनमें वैलबूटेदार मजावट के बीच में खुले हुए मकर मुखीं में यचकुमारी (corpulent babies) की मूर्त्तियां दिखाई गर्द हैं। ठोक इसी प्रकार की रचना गुप्तकाल में बने इए भूमरा श्रोर देवगढ़ के मन्दिरी में वहां की सुहाविट्यी (lintels) श्रीर हारशासादी (doorjambs) एर भो पाई जाती हैं।

बीधिसत्व सैवेय।

चरणचीकिया

रमारती पत्थर ।

### कमग नम्बर ३।

यहाँ पूर्वी दीवान के सहारे जो सूर्ति खड़ी है वह गीवर्धनधारी क्षण की है जिसमें उन्होंने अपने बायें हाथ को इचेनी पर गीवर्धन पर्वत उठा रखा है। यन्न में अपना भाग पाना बंद ही जाने से हुए ही कर इन्द्र ने

गीवर्धनवारी अथ। खणा के अनुयायियों का नाम करने के लिये की घोर वर्षा की यो उससे गोश्रों और इजवासी खाल-बालीं को रखा के लिये भगवान श्रो कणा ने यह चमत्कार किया था। काक-पच भौलों के कन्धे तक लहराते हुए बाल भौर छातों पर वाचनखों के बीच मरकतमणि की रचना बड़ी ही भपूर्व हैं। महीन लहरियों द्वारा दिखाई गई धोतों भी भत्यन्त कलापूर्ण है। यह मूर्त्त बनारस महर में भर्रा नामक स्थान से मिली थी पर सारनाथ की गुप्त-कालीन मूर्त्तियों की बनावट से इसकी बहुत समता होने के कारण यह यहाँ लाकर प्रदर्शित को गई है।

শীলাগালাল G 63. G 63 एक ग्रीर मूर्ति है जी सारनाथ से न पाई जाने पर भी इसी मूर्ति के पास दिख्य दीवाल से सटी रखी है। यह मूर्ति जैनी के ११वें तीर्थकर श्रेयांग्रनाथ जी को है। इसका काल ईस्ती सन् को अवीं या द्वीं सदी माना गया है।

अन्य जी कुछ पुरातत्व संबंधी सामग्री इस कमरे में
सजी है वह सब सारनाय से निकती है और मध्ययुग
(८००-१,२०० ई० स०) की है। इनमें ज्याद:तर युद्ध
मूर्त्तियाँ हैं जिनमें या तो वे भूमिस्पर्य-मुद्रा में या व्याख्यानसुद्रा में दिखाये गये हैं। ये सब मूर्जियां मगध और पाल
कला की द्यीतिकायें हैं। इनमें गुप्तकला को सी
सजीवता, सादगी और स्वभाविकता के जगह पर

अप्राक्तितक अलंकारिता और व्यापकप्रचित्ररचनाओं (intricate designs) की भरती मिलती है। इन मूर्त्तियों में स्फुलिंगों की किनारी से युक्त अंडाकार प्रभामण्डल (oval halo with flaming border) तथा प्रभावली पर बने हुए सिंहासन विशेषतः ध्यान देने योग्य हैं।

B(c) 1 धर्म चक्र-मुद्रा में बैठी हुई किसी वुड मूर्त्ति की चरण-चौकी है (चित्र ७) जिस पर दी पाल-वन्धुओं का महत्वपूर्ण लेख नोचे लिखे प्रकार से खुदा है।

चिमिनिस्तित बुद मूर्ति की चरवाचीकी B(o) 1.

# मूल।

१. श्रोम् नमो बुद्धाय । वाराणश्री(सी)सरस्यां गुरव-श्रीवामराश्रिपादालम् । श्राराध्य नमितभूपतिश्रिरीक्है श्रीवलाधीश्रम् ॥ ईशानचित्रचण्टादि कीर्त्तिरक्षश्रतानि यो । गीडाधिपी महीपालः काश्यां श्रीमानकार[यत्] ॥

सफलीकतपांडित्यी बोधावविनिवर्क्तनी ।
 ती धर्मराजिकां साङ्गं धर्म-चक्रं पुनर्नवम् ॥
 कतवन्ती च नवीनामष्टमहास्थानशैन्तमन्धकुटोम् ।
 एतां श्रीस्थिरपाली वसन्तपालीनुकः श्रीमान् ॥
 सम्वत् १०८३ पीष दिने ११ ।

## यनुवाद ।

श्रीम्। बुद्द की नमस्कार। काशी में गुरू श्री वामराशी के उन चरणों की धीन के बाद, जी राजाशों के
नमस्कारी से विखरनेवाली सेवालरूप केशराश्रि के
बोच वाराणसी ऐसे तालाव में कमल की तरह श्रीभायमान है, बंगाल के स्थिपित श्रीमान् महीपाल द्वारा
स्पने कोर्त्ति के लिये यहां पर श्रिव के, दुर्गा के तथा दूसरे
सैकड़ों भव्य संस्मारक बनवाये जाने का दायित्व सौंप
जाने पर श्रीमान् स्थिरपाल व श्रीमान् वसन्तपाल भाइयों
ने, जिन्होंनं स्पने पांडित्य की सफल किया है सौर जो
ज्ञान से पराङ्गमुख नहीं है, धर्मराजिका (श्रशीक स्तूप)
श्रीर श्रंगों के सहित धर्म-चक्र श्रयीत् धर्म-चक्र विद्वार
का जीर्णोद्वार कराया श्रीर श्राठ महास्थानी से संबद इस
पत्थर की नई गन्ध-कुटो को बनवाया। संबत् १०८३ पीप
एकादशी।

भवलोकितेश्वर B(d) S. B(d) 8 खिले इए दोहरे कमल पर चर्डपर्यद्वासन में बैठे इए चवलीकितेम्बर की मूर्त्ति है। इनका दाहिना हाय वरदसुद्रा में है तथा बायें में कमल है। बोधिसत्व के जटा सुक्षट में उनके धर्म-पिता ध्यानीवृद्ध चर्मिताम की मूर्त्ति बनी है। मस्तक के पीट्टे मगध पैसी का चण्डाकार प्रभामण्डल है जो फूर्सों के हार तथा स्कुलिंगी की गीठ (flaming border) से सजा हुआ है। यह मूर्ति लगभग १०वीं यताब्दी की है।

कमरे में दिचली दोवाल से लगी हुई जी ग्रीगे की चालमारियाँ हैं उननें ऐसी घरेलू वस्तुएं सञ्चित हैं जिन्हें देखने से पता चलता है कि उस जुसाने में संघी में रहने वालीं का जीवन कैसा या और उनक रोज़ के काम के लिये किन किन वर्तनों चादि को जुरूरत इत्ता थी। ये सब चीज़ें ज्याद:तर सिट्टी की बनी हैं ग्रीर इनका समय इस्तो पूर्व की तीसरी शतान्दी से ईस्ती सन् की १२वीं यताब्दी तक का है। इनमें कुछ सामग्री जी विशेष रूप से देखने योग्य हैं वह चकमकदार पालियवाले भिचा-पाच, भिच्चभों को सराही की टीटियों के टुकड़े (spouts), मालाभी की गुरियां (beads of rosary), कौड़ियाँ, अपने नाम खुदी हुई मुद्रायें (seals), बीदमंत्र वा श्रन्थ लेखों से भंकित मुद्रांकणें (scaling), कची व पकी मिही के वने इए कीटे कोटे स्तूप जिन पर बहुत हो सूचा उत्तरे श्रवरों में बौडमंत्र लिखा है (धर्म-गरीर), चढ़ाने के काम में याने वाली कोटे कोटे जलीबीनुमा स्तप (spiral stupas), कोटे कोटे खिलीने, भनेकी प्रकार के दीये (lamps) तथा नाना प्रकार व चाकार (size) के वने हुए बड़े व सुराहियाँ ऋदि हैं।

भाजमारियां ।

नं० १।

नं र।

वचयानपंच की मूर्जिया

सञ्जूबर B(d) 19&E20

बजघग्र B(d) 20.

हेक्क B(b) 4. उपरोत्त भाजमारियों के बीच की जगह में वच्चयान संप्रदाय के प्रसिद्ध देव-देवियों की मध्यकालीन मूर्त्तियां प्रदर्शित हैं। B(d) 19 और E > 0 मञ्जूषी के भनेक खड़पीं में से एक 'मञ्जूबर' की मूर्त्तियां हैं जिनमें के लिलतासन में बेठे उपदेश दे रहे हैं। B(d) 20 बोधिसत वज्जवपुर की मूर्त्ति है जिसकी दाहिने हाथ में छाती से सटा हुआ वच्च है भीर बायें में घण्टा है। नम्बर B(h) 4 हिस्क की मूर्त्ति है जो भई-पर्यद्धासन में खड़े होकर एक सुदें की छाती पर नाच रहे हैं। इनके दाहिने हाथ में वच्च तथा बायें में विश्वल था। प्रारम्भ में यह मूर्त्ति नटराज भिव की समभो गयी थी पर साधनाओं से परीचण करने पर भव यह मुक्त साबित हुआ है।

मारीची B(f) 23. B(f) 23 बीडी की प्रभातदेवी मःरीची की मूर्ति है। यह प्रत्यालोइपद में एक पहिये के रथ घर खड़ी है, जिसमें सात स्थर जुते हैं। देवी के ६ हाथ है जिनमें उसने नाना प्रकार के यस्त्र धारण कर रखे हैं, तथा तीन मुख हैं जिनमें एक सुधर का सा है। मारीची के धर्मपिता ध्यानीवुड वैरोचन, जिनसे यह देवी पैदा हुई है, उसके सस्तक पर मुक्कट में विराजमान है। B(f) 27 सरस्तती की मूर्ति है जो बीड धर्म में भी विद्या की प्रमुख देवी मानी गई है और जिसका अपना उस संप्रदाय में

सरखती B(f) 27. एक खतंत्र खान है। नम्बर 216/1918 ध्यानीवृद्ध विद्यासल से एकमात्र सम्भूत देवी चुग्डा या चुन्द्रा की मूर्त्ति है। देवी की चार भुजायें हैं जिनमें ध्यानमुद्रा में खित निचले दो हाथों में एक घट है। ऊपर के दोनीं हाथों में जो अभयमुद्रा में उठे हुए हैं, माला तथा खिला हुआ कमन है। B(f) 19 वसुधारा या वसुंधरा की मूर्ति है जो बौद्ध धर्म में संवृद्धि (prosperity) को अधिष्ठा नो देवी (presiding deity) मानी गई है। यह धन से भरे दो उलटे घड़ी पर खड़ो है तथा हाथों में धान्यमंत्ररी ले रखी है।

चुन्ह्रा 216/1918.

वसुधारा B(f) 19.

दरीची के पश्चिमी भाग में सारनाथ से निकली हुई कुछ हिन्दू (पीराणिक) मूर्त्तियाँ सजी हैं। दनमें सब से मग्रहर नम्बर B(h) l ग्रिवजी की एक विश्राल मूर्ति [चित्र र(ii)] है जिसमें वे अपने निग्रल से एक दैत्य की मारते हुए दिखाये गये हैं। इस दैत्य की श्री सहानी तथा सर जॉन मार्गल दोनी ने निपुर ठहराया था पर इसी समता की श्रन्य मूर्तियों एवं पुराणी के श्राधार पर हमने यह मावित किया है कि यह दैत्य 'निपुर' नहीं वरख 'श्रन्थक' है।

ছিল্ফু খৰ্ম কী নুৰ্দিখা অন্থৰ-ৰখনিংৰ B(h) 1.

त्रालमारी नम्बर २ के ठीक बग़ल में एक विना नम्बर की मूर्क्त रखी है जिसके हाथ में एक कपाल और विश्रुल है तथा जिसके मस्तक पर विशेव बना है।

म हाका ह

इस सृत्तिं को यो सहानी ने चिश्ल और चिनेच के आधार पर भैरव या अम्बक की बतनाया है यदापि, यह वज्रयान एंघ के देवता सहाकाल की सालूम होती है।

घडाचरी भद्राविद्या B(f) 4-5.

B(e) 6.

षडाचरी मंडल

खसपंच लोकेसर।

चक्षा जंभव भौर वसुधारा B(e) 1.

कामरे के उत्तरी चबूतरे पर पूर्व की तरफ रखी मृत्तियों में B(f) 4-5 षडाचरी मद्दाविद्या की प्रतिमाएं हैं जो चपने पैरों को पोक्रे मोड़ कर बड़े ही मब्ब भाव में बैठो है। नम्बर B(e) 6 में चार हाथ वाले टो देवता तथा एक देवी की मूर्त्तियां बनी हैं जो कमलासन पर विराजमान है। सी विनयतीय भट्टाचार्थ्य ने इस त्रयों को षडाचरी सहाविद्या और सण्धिर के साथ बैठे इए पडाचरी लोकेखर बतलाया है। श्रासन के नीचे इस सूर्त्ति पर जो चार मतुष्य बने हैं वे पडाचरी मंडल के दारपाल हैं। इसके बग़ल में रखी हुई चार टुकड़ीं में खिण्डत एक सुन्दर सूर्त्ति खसर्पण लांकेश्वर को है जो चवलीकितेखर का एक रूप है। साधना के चनुसार बीधिसल के दोनों तरफ़ जपर तो खबुटी तारा चौर प्रशीककान्ता मारीची और नीचे सधनकुमार और इययीव बने हैं। B(e) 1 युग्मक मृर्त्ति बीडों के धनाधिपति उच्छु प जंभल और उसकी पत्नी वसुधारा की वामन याकार और सम्बा पेट लिये उच्छु भ धनद के उत्पर प्रत्यालीढपद में खड़े हैं तथा श्रपने बीभ से उसे दवा कर उसके मुँह से मुक्ताराधियां उगलवा रहे हैं।

चवूतरे के श्रेष भाग में दरवाज़े के दाहिनी तरफ तो खिड़की की जालियों के नमूने दिखाये गये हैं और वाई श्रोर कुछ शिलालेख हैं। इन शिलालेखों में D(1) 9 सबसे महत्व का है। कारण, यह सारनाथ से प्राप्त लेखों में सब से बाद का है। उसमें कन्नीज की राजा गोविन्दचन्द्र की बोह रानी कुमारदेवी हारा सारनाथ में धर्म-चन्न-जिनविहार नाम के एक विश्वाल विहार बनवाने का ज़िन्न श्राता है। D(1) 8 शाठ टुकड़ों में टूटा हुशा एक टूसरा लेख है जिसमें यह बताया गया है कि कन्नचुरों कर्णदेव की राजकाल में महायान-संप्रदायानुयायी मामक नाम के किसी छपासक ने श्रष्टसाइसिक (प्रजापारमिता) नामक श्रन्थ लिखवाया तथा उसे सारनाथ स्थित सहर्म-चन्न-प्रवर्तनविहार के भिज्ञश्री की भेंट दिया।

खिड्की भी कासियां। चित्तालेख D(I) 9.

D(1) 8,

दरीची ने बीच में दो टेबुल रखे हैं उनमें से नम्बर १ में नागदेनो मनसा B(f) 22 की मूर्त्ति ध्यान देने सायक है। इसकी पूजा आज भी बंगाल में बहुतायत से होतो है। टेबुल नम्बर २ में प्रदर्धित सफोद सेलखड़ी पखर की बनी हुई होटी सी मूर्त्ति लीके खर सिंहनाद की बड़ी हो सजीव और सुन्दर है। मूर्त्ति में बोधिसत्व महाराजनी नासन में विराजमान हैं तथा उनके हाथ में एक इंटलदार कमस है जिस पर एक होटी तसवार

टेंबल । मंग्री । मगसा B(f) 22. मंग्री । सीकोस्तर सिंडमार K. 16. रखी है। ऐसे ही पखर के एक टुकड़े पर भगवान् वृड के जीवन के कुछ इम्झ तराग्रे हैं जिनमें कंवल बुड हारा नालागिरि हाथी का धान्त करना एवं उनके महा-परिनिर्वाण के इम्झ ही पूरे हैं। इसी टेवुल में एक छीटो सी पष्टिका पर हिन्दू देवता रेवन्त वने हैं जी सूर्य के पुत्र हैं। टेवुलों के बीच में भक्तों के खड़ाभित्यंजक (Votive) छीटे छोटे स्तूप रखे हैं। इन्हों के साथ साथ अलग चौकी पर मिटी का पक बड़ा भारी कुंडा रखा है जिसके सामने दरवाज़े से बाहर बरामदे में जाने का मार्ग है।

#### वरामदा

इमारती पत्थर

रेवल ।

सूप।

क्डा।

इस बरामदे में सारनाथ की प्रधान इमारतों में लगे इए बनेक काल व प्रकार के पत्थर, तोरण, सुहावटी, हारबाखा बादि रखे हैं जिन पर तरह तरह की सुन्दर नकाधियां तरायी हुई हैं। इनमें सबसे भिष्ठक मार्के की एक १६' लम्बी वियाल सुहावटी D(d) 1 है। इसका मुखभाग कः खानी में बंटा है जिनमें कीने के दोनों खानों में धनपति कुवेर दिखाये गये हैं। येष खानों में चान्तिवादी जातक को कथा बंकित है जिसमें, कहा जाता है कि भपने किसी पूर्व जन्म में बुद ने चान्तिवादी नामक तपस्ती के रूप में बनारस के राजा कलावू की स्त्रियों को संतीष का उपदेश सुना कर

विशाल सुद्धावटी D(d) 1.

चान्तिबादी चातकः। उन्हें भिन्नणो दनाया तथा इस अपराध में उक्त राजा हारा अपना दाहिना हाय कटवाया। यह सुहावटी लगभग ईस्त्री सन् की ७वीं सदी की है।

## कमरा नम्बर 8।

इस कमरे में प्राय: वही चीज़ें रखी हुई हैं की दिधा (duplicates) प्राप्त हुई हैं या गौण (secondary) महत्व की हैं। इनमें महत्व की चीज़ें में केवल एक तो मीय-कालीन बड़ी बड़ी इंटें हैं जिनकी नाप २8"×१="×२\" है और दी प्रिखर (capitals) D(g) 5-6 हैं जिनमें वृड के जीवन के ज़क्क हस्य बने हैं। D(g) 5 में अन्य हस्यों के अतिरिक्त गौतम वृड नागराज मुचलिन्द की फणकाया के नीचे सुरचित बैठे हैं। कहा जाता है कि बोध प्राप्ति के समय जब भीषण तूफ़ान आया था तब इस नागराज ने अपने फणों की काया से वृड की रचा किया या और उनका ध्यान न टूटने दिया। D(g) 6 के एक भाग में व्याच्ची जातक की कथा संकित है जब कि अपने किसी पूर्व जन्म में भगवान् वृड ने भूखी व्याच्ची तथा उसके बचीं की प्राणरचा के लिये अपने शरीर को उसे अर्थण कर दिया था।

भौ यंकालीन इंटें।

बिन्दर D(g) 5. मुचलिन्द दाग बुढ को रचा

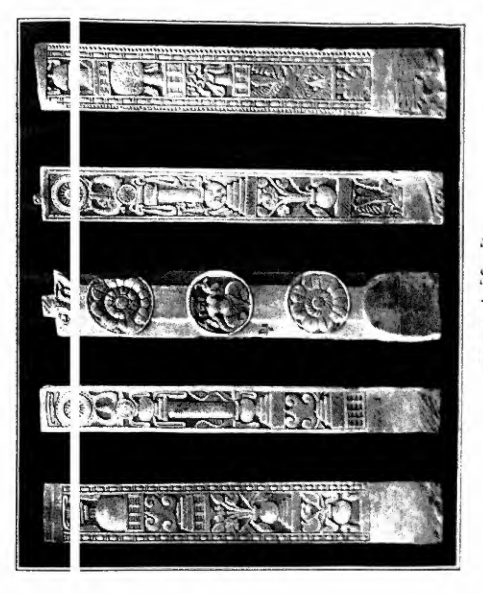
D(g) ह. व्याची जातक

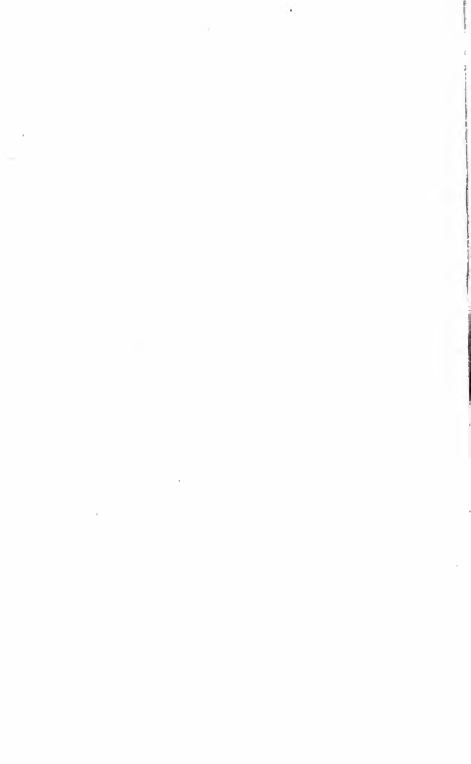




सिंह-शिग्तर



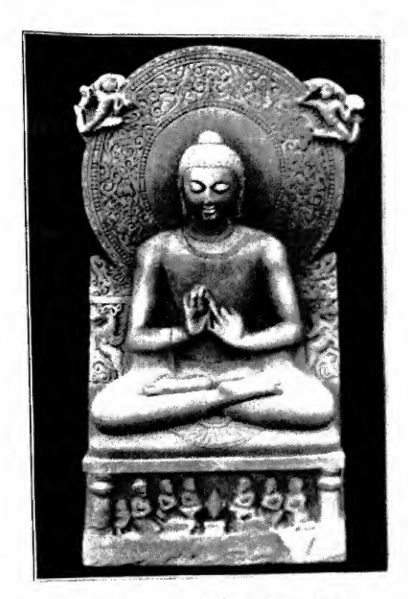




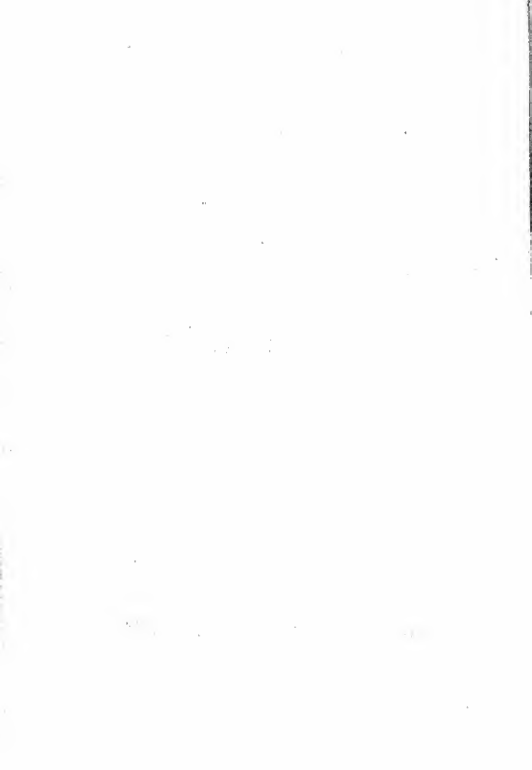


(i B(a) I कुषाण बीधिमत्व (ii: ii) । यस्थक वर्धात्र व का विकाल मुस्लि





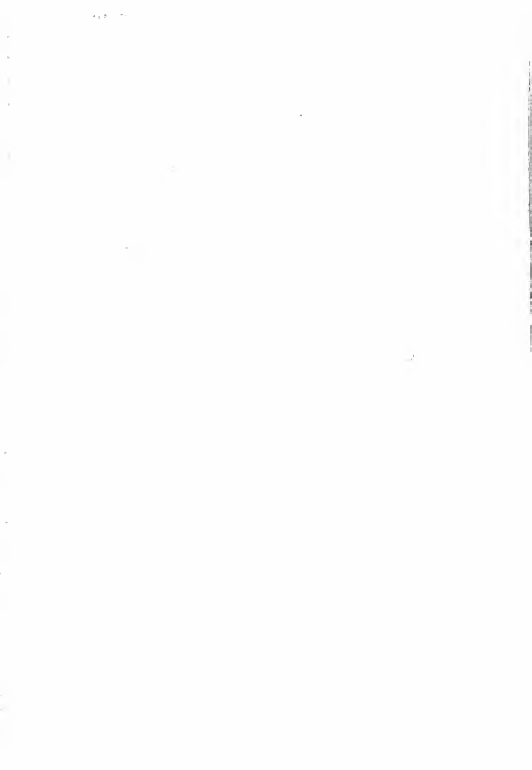
(b) (b) धमचक्रव्यतम्दा में स्टब्स ब्ह

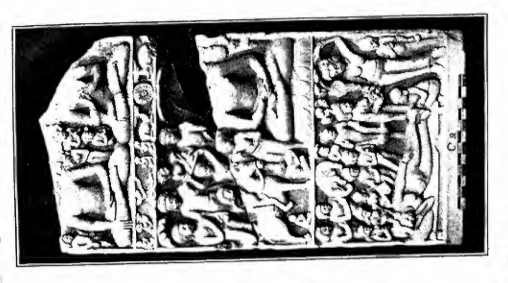


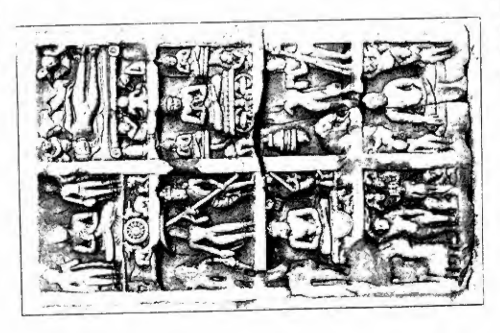


(ii) B(d) 6 मिडेंकवीर

(i) B(d) I स्रोकनाथ











क्षिमिक्षित वृद्धम्ति को चरक्ष्वीकी

913. 342 (Sac)
Same 15 - Harton

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology Department of Archaeology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

. W., 148. N. DELHI.